

# พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน Buddhism and Human Rights



พุทธศาสนา มองชีวิต รื่อบด้าน ไก้นไว้ กับดักในสันดาน ดุจลวดหนาม กั้นไว้ สิทธิมนุษยชน คนจึงเห็น แตกต่าง ดีเลว ขาวดำ บุญบาปไซร้ แบ่งแยก...ชุลมุน





# พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน Buddhism and Human Rights

พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน
ศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก
Buddhism and Human Rights
Professor Saneh Chamarik

ชุด การส่งเสริมความรู้ด้านสิทธิมนุษยชน ชุดที่ 3 พิมพ์ครั้งที่ 1 กันยายน 2545 จำนวน 10,000 เล่ม พิมพ์ครั้งที่ 2 สิงหาคม 2549 จำนวน 2,000 เล่ม

จัดพิมพ์โดย สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ
422 ถนนพญาไท (ใกล้สะพานหัวช้าง)
เขตปทุมวัน กรุงเทพมหานคร 10330
ตู้ ปณ. 400 ปณจ.รองเมือง กรุงเทพฯ 10330
โทรศัพท์ 0 2219 2982 โทรสาร 0 2219 2983
โทรศัพท์เพื่อร้องเรียน 1377
www.nhrc.or.th

ข้อมูลทางบรรณานุกรม
เสน่ห์ จามริก.
พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน.- - กรุงเทพฯ,
สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ, 2545.
104 หน้า
1. สิทธิมนุษยชน—แง่ศาสนา—พุทธศาสนา. I. ชื่อเรื่อง
323
ISBN: 974-90648-1-X

#### อารัมภบท

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ เป็นองค์กรที่จัดตั้ง ขึ้นตามรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 มาตรา 199 และมาตรา200 และพระราชบัญญัติคณะกรรมการสิทธิ มนุษยชนแห่งชาติ พ.ศ. 2542 โดยมีคณะกรรมการ 11 ท่าน ทำหน้าที่ใน การรับเรื่องราวร้องทุกข์ และตรวจสอบการละเมิดสิทธิมนุษยชน ทำการใกล่เกลี่ยหรือเสนอมาตรการในการแก้ไขที่เหมาะสม อีกทั้งมีหน้าที่ต้องเสนอแนะนโยบายและข้อเสนอในการปรับปรุง กฎหมายต่อรัฐสภาและคณะรัฐมนตรี เพื่อส่งเสริมและคุ้มครอง สิทธิมนุษยชน ภารกิจที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือ การส่งเสริม การศึกษาวิจัยและการเผยแพร่ความรู้ด้านสิทธิมนุษยชน

เพื่อให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันในสังคมไทยถึง หลักการ แนวคิด ตลอดจนแนวทางในการปฏิบัติด้านสิทธิมนุษยชน อย่างกว้างขวาง สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติจึง ได้จัดพิมพ์หนังสือชุดการส่งเสริมความรู้ด้านสิทธิมนุษยชนขึ้น และหนังสือ "พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน" เป็นหนึ่งในหนังสือชุด การส่งเสริมความรู้ดังกล่าว โดยได้รับความอนุเคราะห์จาก โครงการจัดพิมพ์คบไฟ มูลนิธิเพื่อการศึกษาประชาธิปไตยและ การพัฒนา และศาตราจารย์เสน่ห์ จามริก ประธานกรรมการสิทธิ มนุษยชนแห่งชาติ มอบตันฉบับให้นำมาจัดพิมพ์เผยแพร่

สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติหวังเป็นอย่าง ยิ่งว่า สาระจากหนังสือเล่มนี้จะมีส่วนสร้างเสริมวัฒนธรรมสิทธิมนุษยชน ในสังคมไทยไม่มากก็น้อย จนในที่สุดวิถีชีวิตของผู้คนในแผ่นดินนี้เป็น วิถีชีวิตแห่งความเอื้ออาทรต่อมนุษยชาติ ตลอดจนให้ความเคารพต่อ คุณค่าและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์โดยเฉพาะต่อคนเล็กคนน้อยในสังคมไทย

สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ

#### คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ

เป็นองค์กรที่จัดตั้งขึ้นตามรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2540 มาตรา 199 และมาตรา 200 และพระราชบัญญัติคณะ กรรมการสิทธินุษยชนแห่งชาติ พ.ศ. 2542 คณะกรรมการฯ ประกอบด้วยประธานกรรมการ 1 คน และกรรมการ 10 คน ซึ่งวุฒิสภาเป็นผู้คัดเลือกตามรายชื่อที่คณะกรรมการสรรหาฯ ได้คัดเลือกและนำเสนอ มีวาระการดำรงตำแหน่ง 6 ปี และดำรงตำแหน่ง เพียงวาระเดียว

กรรมการที่ได้รับการโปรดเกล้าฯ เป็นคณะแรก มีดังนี้

| Hamillanenaniliaenaniini ja enikutenenail makate |                     |                                       |  |
|--------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------|--|
| 1.นายเสน่ห์                                      | จาม <del>ริ</del> ก | เป็นประธานกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ |  |
| 2.นายจรัล                                        | ดิษฐาอภิชัย         | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 3.คุณหญิงจันทนี                                  | สันตะบุตร           | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 4.นางสาวนัยนา                                    | สุภาพึ่ง            | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 5.นายประดิษฐ์                                    | เจริญไทยทวี         | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 6.นายวสันต์                                      | พานิช               | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 7.นายสุทิน                                       | นพเกตุ              | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 8.นางสุนี                                        | ไซยรส               | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 9.นายสุรสีห์                                     | โกศลนาวิน           | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 10.คุณหญิงอัมพร                                  | มีศุข               | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |
| 11.นางสาวอาภร                                    | วงษ์สังข์           | เป็นกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ       |  |

#### คำชี้แจง

บทศึกษาว่าด้วย พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน นี้ เป็นงานนำเสนอ ในการประชุมระหว่างประเทศ เรื่อง "The Place of Human Rights in Cultural and Religious Traditions" ขององค์การการศึกษาวิทยาศาสตร์ และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติ (UNESCO) ที่กรุงเทพฯ เมื่อ 3 — 7 ธันวาคม 2522 ต่อมาปี 2531 ได้จัดพิมพ์ขึ้นโดยสถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ พร้อมด้วยคำนำทั้งภาคภาษาไทยและอังกฤษ ของพระคุณเจ้า พระธรรมปิฏก เมื่อครั้งยังดำรงสมณศักดิ์ พระราชวรมุนี

การนำเอาผลงานเขียนสมัยเมื่อกว่ายี่สิบปีมาแล้ว มาตีพิมพ์ซ้ำอีก เช่นนี้ เกิดจากความดำริของผู้เขียนเอง ด้วยเหตุผลใหญ่ๆ 2 ประการ กล่าวคือ ในประการแรก ความตื่นตัวเรื่องสิทธิเสรีภาพขยายวงออกไป อย่างกว้างขวางหลัง "เหตุการณ์มหาวิปโยค" 14 ตุลา. 16 รัฐประหาร "ขวาพิฆาดซ้าย" 6 ตุลา. 19 และ "พฤษภาทมิฬ" 35 ประกอบกับ ประเด็นปัญหากระทบสิทธิมนุษยชนมีความละเอียดอ่อน และสลับซับซ้อน ขึ้นภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์ หลักการสิทธิเสรีภาพในแบบฉบับของ วัฒนธรรมตะวันตกที่เคยเป็นแรงบันดาลใจกระตุ้นให้เกิดพัฒนาการสิทธิ มนุษยชนแพร่ไปทั่วโลก กลับกลายเป็นเครื่องบันทอนบ่อนทำลายสิทธิ เสรีภาพของกลุ่มชนส่วนใหญ่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ในช่วงทศวรรษที่ผ่าน มาหลังการล่มสลายของจักรวรรดิ์คอมมิวนิสต์ และการแผ่ขยายพลัง อำนาจครอบงำของเหล่าบรรษัทข้ามชาติและมหาอำนาจอุตสาหกรรม ในนามของ "ระเบียบโลกใหม่" ภายใต้ระบอบเศรษฐกิจตลาดเสรี

สถานการณ์โลกที่เปลี่ยนแปลงเป็นแรงกระตุ้นให้เกิดการคิดค้น แสวงหาคุณค่าความหมายของสิทธิมนุษยชนจากแหล่งอารยธรรมอื่น ๆ นอกตะวันตกชึ้น ทั้งในแวดวงวิชาการและขบวนการต่อสู้เรียกร้องสิทธิ เสรีภาพทั้งหลาย เมื่อมองย้อนกลับไป เวทีประชุมระหวางประเทศของ องค์การยูเนสโกที่กล่าวถึงข้างต้น นับเป็นการริเริ่มที่สำคัญที่หยิบยกเอา มิติของวัฒนธรรมและศาสนธรรมขึ้นมาให้ได้พินิจพิเคราะห์กัน เพื่อเป็น แนวทางอธิบายและแสวงคำตอบต่อปัญหาสิทธิเสรีภาพในวิถีชีวิตของ มนุษย์และสังคม ผู้เขียนไม่ใช่ผู้เชี่ยวชาญในเรื่องของศาสนาหรือจริยธรรม อะไร เพียงแต่เท่าที่ได้มีโอกาสสัมผัสจากการอ่านระหว่างบวชเรียนอยู่ถึง พรรษาเต็ม ๆ ในปี 2514 ก็เกิดความตระหนักแน่ชัดว่า พุทธศาสนา สามารถให้คำตอบอย่างแน่นอน แล้วก็มีความปรารถนาอย่างยิ่งที่จะได้ เห็นสถาบันพุทธศาสนายึดถือปฏิบัติในบทบาทหน้าที่อันสร้างสรรค์เช่นว่า นี้ ทั้งต่อสังคมไทยและสังคมโลก

ประการที่สอง ภายในสังคมไทยเรา ซึ่งถือตนเป็นเมืองพุทธศาสนา ในทามกลางวิกฤตศรัทธาแทบทุกๆ ด้านของชีวิตและสถาบัน เรื่องของ พุทธศาสนากำลังถูกหยิบยกขึ้นมาใช้อางอิงและทบทวนตรวจสอบ ถกเถียง อภิปรายกันอย่างกวางขวาง และเข้มข้นร้อนแรงอย่างที่ไม่เคยมีมาก่อน อย่างน้อยก็ในชั่วชีวิตของผู้เขียนเอง บรรดาผู้รู้ผู้เชี่ยวชาญ นักวิชาการ สาขาต่างๆ สื่อมวลชนทุกแขนงต่างระดมกำลังความรู้ความคิดเผยแพร่ให้ เกิดความดื่นตัวสนใจ และการเรียนรู้ออกไปสู่สาธารณชนคนไทยทั่วทุกหน แห่ง นับเป็นปรากฏการณ์ที่น่าชื่นชมยินดี ทว่าน่าเสียดายที่มวลความ พยายามระดมความคิดและการเรียนรู้ที่ว่านี้ ค่อนข้างโน้มเอียงไปในทาง แตกแยกแบ่งส่วนชวนวิวาทะเสียมากกว่าที่จะพยายามให้เข้าถึงหลักการ และจิตวิญญาณพุทธศาสนาอย่างแท้จริง เข้าทำนองนิทานเรื่องกลุ่มคน ตาบอดคลำซ้าง ที่ได้นำมาพูดถึงตอนหนึ่งในบทศึกษาว่าด้วย พุทธศาสนา กับสิทธิมนุษยชน นี้ ความจริงก็คือว่า พุทธศาสนามีคุณค่าแก่นสาร ลุ่มลึกและทัศนวิสัยยาวไกลกว้างใหญ่เหนือเรื่องของทักษะหรือเทคนิคการ ดีความตัวบทหรือภาษาถ้อยคำ ซึ่งก็อาจมีความสำคัญในระดับหนึ่ง ทว่า ยังหางไกลที่จะให้คำตอบต่อปัญหาชีวิตและสังคม ในโลกของการเปลี่ยน แปลงอันเป็นนิรับดร

จริง ๆ แล้ว ความพยายามที่จะศึกษาเชื่อมโยงพุทธศาสนากับเรื่อง ของสิทธิมนุษยชนนี้ เกิดจากแรงบันดาลใจจากพระคุณเจ้า พระธรรมปิฏก ตั้งแต่ครั้งดำรงสมณศักดิ์ พระศรีวิสุทธิโมลี เนื่องในการสัมมนาที่สยาม สมาคมเมื่อปี 2514 จากปัจฉิมกถาของพระคุณเจ้าประโยคหนึ่งที่ว่า "อิสรภาพ คือหัวใจของพุทธศาสนา" แล้วก็ยังได้รับความเมตตาเขียนคำนำ อันทรงค่ายิ่งให้อีกดังกลาวแล้ว ในโอกาสการจัดพิมพ์ครั้งใหม่นี้ จึงใคร่ ขอกราบนมัสการรำลึกในคุณูปการของพระคุณเจ้า ไว ณ ที่นี้ อนึ่ง ในการจัดพิมพ์นี้ยังได้รับมิตรจิตอย่างเช่นเคยจากคุณปางช้าง

อนึ่ง ในการจัดพิมพ์นี้ยังได้รับมิตรจิตอย่างเช่นเคยจากคุณปางช้าง (อิสรา) ทยาหทัย แห่งกลุ่มไท กรุณาเขียนภาพปกให้เป็นพิเศษ เป็น การสื่อความหมายของ พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน ให้ได้ใจความกระชับ ยิ่งขึ้นไปอีก ก็ขอแสดงความขอบคุณเป็นอย่างสูงด้วยเช่นกัน

เสน<sup>่</sup>ห์ จามริก เมษายน 2543 ศาสนาเกิดขึ้นจากความพยายามของมนุษย์ที่จะแก้ไขปัญหาสำคัญ ของชีวิตคือ ความทุกข์ พระพุทธเจ้าตรัสว่า ถ้าไม่มีชาติ ชรา มรณะ พระตถาคตเจ้าก็จะมิได้บังเกิดในโลก และพระธรรมก็จะมิได้รุ่งเรื่อง นอก จากนั้นพระองค์ก็ยังทรงประกาศย้ำหลายครั้งว่า พระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นใน โลก เพื่อประโยชน์และความสุขของคนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล และเพื่อความสุขแก่เทวะและมนุษย์ทั้งหลาย แม้การประกาศสั่งสอนธรรมก็ดี ความดำรงอยู่ยั่งยืนแห่งพระศาสนาของ พระพุทธเจ้าก็ดี และความสามัคคีแห่งสงฆ์ก็ดี ก็ย่อมมีเพื่อประโยชน์อย่าง เดียวกันนี้ ฉะนั้น คุณค่าของศาสนาจึงวัดได้ด้วยความได้ผลในการบรรเทา และกำจัดความทุกข์ของมนุษย์เช่นเดียวกับคุณค่าของยาก็อยู่ที่การบำบัด โรคได้

พูดอย่างกว้าง ๆ เมื่อศาสนาช่วยให้คนอยู่ร่วมกันได้ด้วยดีและช่วย ให้บุคคลมีความพึงพอใจ ก็กล่าวได้ว่า ศาสนาได้ทำหน้าที่ด้วยดีแล้ว อย่างไรก็ตาม ที่กล่าวมานั้นยังทำให้มองเห็นภาพการทำหน้าที่ของศาสนา ไม่ชัดเจน ภาพนั้นจะชัดเจนขึ้นต่อเมื่อเราพิจารณาให้ลึกซึ้งลงไปอีกจน เห็นว่า ศาสนานั้นมองมนุษย์และความทุกข์อย่างไร ตลอดถึงว่าศาสนา นั้นทำหน้าที่บรรเทาหรือกำจัดความทุกข์อย่างไร

คนทุกคนเกิดมาเท่าเทียมกันแต่ก็เพียงบางแง่เท่านั้น ส่วนอีกหลาย แง่ไม่มีคนผู้ใดเกิดมาเท่าเทียมคนอื่นเลย การที่มนุษย์ปฏิบัติผิดหรือมี ท่าทีที่ผิดต่อความเสมอภาคและไม่เสมอภาคกันนี้ได้ก่อให้เกิดปัญหาทุก อยางทุกประการ ตั้งแต่ปัญหาทางสังคมจนถึงปัญหาทางจิตใจ

ตามหลักพุทธศาสนา คนทุกคนเท่าเทียมกันในข้อที่ว่า คนทั้งปวง ตกอยู่ในอำนาจกฎธรรมชาติเดียวกัน ทุกคนต้องเกิด แก่ เจ็บ ตาย ทุกคน ต้องเป็นไปตามกฎแห่งกรรม ทุกคนต้องได้รับผลกรรมที่ตนหว่านพืชไว้ และโลกย่อมหมุนไปตามกรรมที่ทุกๆ คนได้ช่วยกันก่อขึ้น

มนุษย์เป็นยอดแห่งสัตว์ที่ฝึกได้หรือให้การศึกษาได้ มนุษย์มีศักยภาพ ที่จะบรรลุธรรมสูงสุด ซึ่งทำให้เข้าถึงชีวิตที่มีอิสรภาพและความสุข การ ที่จะบรรลุธรรมสูงสุดนี้ มนุษย์จะต้องพัฒนาดนเองทั้งทางกาย ทางศีล ทางจิต และทางปัญญา การพัฒนาตนโดยชอบย่อมทำให้บรรลุธรรมสูง สุดนั้นได้อย่างแน่นอนและเป็นไปเองตามธรรมดานี้คือกฏแห่งธรรม (ธรรม นิยาม) ซึ่งกฎแห่งกรรม (กรรมนิยาม) เป็นส่วนหนึ่งและซึ่งเป็นที่มาของ กฎแห่งกรรมนั้น ตามกฎแห่งธรรมนี้ย่อมเป็นการกำหนดว่าบุคคลทุกคน ถ้าแม้มิได้รับการเอื้ออำนวยโอกาสก็ควรจะได้มีอิสรภาพที่จะพัฒนาตนเอง เพื่อให้ศักยภาพของเขาได้ปรากฏและเจริญไปสู่ความสมบูรณ์ และถ้าจะ ให้ดีจริง ควรจัดสรรปัจจัยทั้งทางสังคมและธรรมชาติให้เกื้อกูลและอำนวย ความช่วยเหลือทุกอย่างทุกประการ เพื่อให้บุคคลทุกคนสามารถพัฒนา ตนเอง เนื่องจากพุทธศาสนามีหลักการอันเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ อยางนี้และได้กำหนดให้ความมีอิสรภาพและความสุขอยางสมบูรณ์เป็น จุดมุ่งหมายที่บุคคลพึงเข้าถึง ดังนั้นความมีอิสรภาพในการพัฒนาตนเอง และการช่วยเอื้ออำนวยโอกาสในการพัฒนาตนเองนั้นจึงเป็นรากฐานของ พุทธจริยธรรม กล่าวอีกนัยหนึ่ง ข้อที่ว่านี้หมายความว่า บุคคลทุกคน มีสิทธิในการพัฒนาตนเอง ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงตรัสย้ำอยู่เสมอ โดยทรง ปฏิเสธระบบวรรณะของฮินดู และทรงเน้นว่ามนุษย์ทุกชั้นวรรณะต้องศก อยู่ในอำนาจกฎแห่งกรรม และในที่สุดก็อยู่ภายใต้กฎแห่งธรรมอย่างเท่า เทียมกัน พระพุทธองค์ทรงถือว่าทุกคนมีโอกาสเข้าถึงชีวิตที่ดี และโลกุตร—

ธรรมเป็นสมบัติของทุกๆคน จะเอาชั้นวรรณะมาเป็นเครื่องจำกัดมิได้ ยิ่ง กว่านั้น พระองค์ทรงแสดงอิสรภาพที่เป็นจุดหมายซึ่งจะพึงบรรลุได้ก็ด้วย ความมีอิสรภาพ และทรงแสดงวิธีการอันเป็นสุขซึ่งนำไปสู่จุดหมายที่เป็น สุข

ถ้าสิทธิในการพัฒนาตนเองถูกกีดกั้นหรือจำกัด ก็เป็นสิทธิอันชอบ ธรรมที่จะดิ้นรนขวนขวายเพื่อสิทธินั้น ถ้าหากไม่มีการเอื้ออำนวยความช่วย เหลือและปัจจัยที่เกื้อกูลแก่การพัฒนาตัวเอง ก็สมควรเพียรพยายามส่ง เสริมให้มีความช่วยเหลือและปัจจัยที่เกื้อกูล อย่างไรก็ดี ยังมีข้อควรระวัง อยู่บ้าง กล่าวคือ การที่มนุษย์ทุกคนมีสิทธิในการพัฒนาตนเองและจึงมี สิทธิในอิสรภาพและความสุขนั้น เป็นข้อกำหนดของจริยธรรมที่เกิดจาก กฏแห่งธรรม กฏแห่งธรรมนี้ประหนึ่งจะกำหนดว่าขอให้มนุษย์กระทำสิ่ง ที่ชอบธรรมด้วยใจจริงเถิด แล้วกระบวนธรรมจะนำผลมาให้เองอย่างสม กัน ข้อนี้หมายความว่า บุคคลควรทำการด้วยแรงจูงใจที่เป็นกุศล ถ้าเขา ดิ้นรนขวนขวาย เขาก็พึงกระทำอย่างนั้นด้วยเห็นแก่ธรรม คือ ทำเพื่อสิ่ง ที่ดีและสิ่งที่เป็นธรรมด้วยอาศัยเมตตากรุณา มิใช่ทำเพื่อผลประโยชน์ส่วน ตัวหรือความปรารถนาในทางเห็นแก่ตนอย่างหนึ่งอย่างใด ไม่กระทำด้วย ความโลภหรือความเกลียดชัง ด้วยวิธีนี้เท่านั้นมนุษย์จึงจะสามารถบรรลุ ถึงจุดหมายที่ชอบธรรม เข้าถึงอิสรภาพโดยไม่ต้องละเมิดอิสรภาพของ เพื่อนมนุษย์ และได้ความสุขโดยไม่ต้องก่อทุกข์แก่โลกให้มากขึ้น ถ้ามิฉะนั้น การดิ้นรนขวนขวายเพื่อให้ได้มาซึ่งสิทธิมนุษยชนแก่คนพวกหนึ่งก็อาจจะ กลายเป็นการฉกฉวยสิทธิมนุษยชนของคนอีกพวกหนึ่ง ต่อเมื่อใช้ความ รู้และปฏิบัติตามกฎแห่งธรรม มนุษย์จึงจะสามารถปฏิบัติได้สำเร็จตาม ข้อกำหนดพื้นฐานที่ว่าจะต้องมี (ขออ้างคำในหนังสือเล่มนี้) \*สดิปัญญา ที่จะรู้ว่าจะทำการต่อสู้เพื่อเสรีภาพกันอย่างไร โดยไม่พลอยเป็นการทำลาย เสรีภาพไปด้วยในขณะเดียวกัน"

บทความเรื่องนี้ พูดถึงปัญหาเรื่องสิทธิมนุษยชนโดยถือปัญหาเกี่ยว กับอิสรภาพเป็นหลัก ศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก ผู้เขียน บทความนี้ได้ พูดชี้แจงให้เห็นว่า อิสรภาพหรือเสรีภาพมีฐานะสำคัญมากเพียงใด และ มรรคาสู่อิสรภาพที่พระพุทธเจาได้ทรงชี้แแสดงไว้จะสามารถนำไปสู่การ แก้ปัญหาสิทธิมนุษยชนอย่างถูกต้องไปด้วยในตัวได้อย่างไร ซึ่งทั้งนี้จะ หลีกพ้นทางตันแห่งความต้องการแต่เพียงผลประโยชน์ทางวัตถุ และข้าม พันความคับแคบแห่งอัตตาที่ทะยานอยาก ผลงานนี้เป็นตัวอย่างที่แสดง ให้เห็นถึงวิธีที่จะนำเสนอพระพุทธศาสนาในลักษณะที่สื่อสารกับโลกสมัย ปัจจุบันได้อย่างมีความหมาย ผลงานริเริ่มนำทางเช่นนี้เป็นที่ต้องการ ในกิจกรรมและสาขาวิชาการต่างๆ ที่จะช่วยให้พระพุทธศาสนาสามารถ พิสูจน์ตัวเองว่าเป็นเครื่องนำทาง และเป็นเครื่องเกื้อกูลที่แท้จริงในการ แก้ได้อย่างถูกต้องซึ่งปัญหา หรือในการกำจัดได้ซึ่งความทุกข์ของคนยุค ปัจจุบัน

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) 12 ตุลาคม 2525

## สารบัญ

| คำชี้แจง โดย ศาสตราจารย์เสนห์ จามริก        | (6) |
|---------------------------------------------|-----|
| คำนำ โดย พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)    | (9) |
| พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน                    | 1   |
| ว่าด้วยจุดประสงค์และความก้าวหน้าทางสังคม    | 9   |
| วาด้วยธรรมชาติและคุณค่าของคน                | 15  |
| ว่าด้วยปัจเจกภาพ เสรีภาพ และประโยชน์ส่วนรวม | 23  |
| ส่งท้าย                                     | 36  |

## Contents

| Preamble                              | 49 |
|---------------------------------------|----|
| Introduction                          | 53 |
| On Social Purpose and Progress        | 59 |
| On the Nature and Value of Man        | 65 |
| On Individuality, Freedom, and Common |    |
| Interest                              | 72 |
| Epilogue                              | 83 |

# พุทธศาสนา กับ สิทธิมนุษยชน



## พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน

ก่อนอื่น ขอเริ่มจากสภาพปัญหาของสิทธิมนุษยชน ซึ่งอาจสรุปได้ จากข้อสังเกตของโซด์จั๊ตโมโก (Soedjatmoko) ดังนี้

เป็นเรื่องสำคัญสำหรับบรรดาผู้รักเสรีภาพที่จะด้องสำนึกถึง ว่า ลำพังแต่ความรักเสรีภาพนั้นหาเป็นการเพียงพอไม่ แต่ว่า เสรีภาพยังอาจต้องขึ้นอยู่กับความสามารถของเรา ที่จะเข้าใจโดย ถ่องแท้ในความสลับซับซ้อนของค่านิยมทั้งหลายอันขัดแย้งใน สภาวะทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง ซึ่งทำให้เสรีภาพเป็น ไปได้ การใฝ่หาอย่างเด็ดเดี่ยวเพื่อค่านิยมอย่างหนึ่งหรือเป้าหมาย อันหนึ่งโดยเฉพาะนั้นเป็นศัตรูร้ายกาจที่สุดต่อเสรีภาพ จากบรรดา คนที่ไม่เพียงแต่ด้องการจะยืนหยัดเพื่อสิทธิของตนเท่านั้น หากเพื่อ สิทธิของเพื่อนบ้านของตนด้วย การต่อสู้ (เพื่อเสรีภาพ) นี้ ด้อง อาศัยความกล้าและความมุ่งมั่นอดทน แล้วก็เหนือสิ่งอื่นใด สดิ ปัญญาที่จะรูว่าจะทำการต่อสู้เพื่อเสรีภาพกันอย่างไร โดยไม่พลอย เป็นการทำลายเสรีภาพไปด้วยในขณะเดียวกัน 1

อุดมการณ์สิทธิมนุษยชนในปัจจุบัน กำลังตกอยู่ในที่นั่งลำบาก ทำนองเดียวกับประชาธิปไตย หรือป้ายชื่ออุดมการณ์ทางสังคมการเมือง

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Soedjatmoko, "Development and Freedom," Ishizaku Memorial Lectures, 1979.

อื่น ๆ ทั้งหลาย กล่าวคือ กลายเป็นอุดมการณ์ที่ถูกตีความ และนำไป ใช้ปฏิบัติขัดแย้งกัน จนเป็นผลทำให้เกิดการเผชิญหน้ากันทั่วโลก แต่ เราก็ดูจะปล่อยให้ปัญหาแบบนี้ผ่าน ๆ กันไป หรือไม่ซ้ำร้ายก็ยอมรับกัน ไปแต่โดยดี ยิ่งกว่านั้นได้กลายเป็นกฎปฏิบัติที่เห็นดีเห็นงามกัน ไม่ว่า สำหรับบุคคลก็ดี หรือชนชั้น หรือประชาชาติก็ดีที่จะเทศนาเรื่องสิทธิ มนุษยชน ครั้นแล้วก็กลับกระทำการเป็นปฏิบักษ์ต่อสิทธิมนุษยชน และ ประพฤติปฏิบัติกันเช่นนี้ จากความรู้สึกอันแรงกล้าของทุก ๆ ผ่าย ถือว่า ตนเป็นผ่ายถูกต้อง แต่สิ่งที่อยู่ภายใต้ความลักลั่นเช่นว่านี้ในพฤติกรรม ของมนุษย์ก็คือ สิทธิและผลประโยชน์ของชนชั้นและของประชาชาติซึ่ง ข้ดแย้งซึ่งกันและกันไปทั่วโลก ภัยคุกคามจากสิ่งเหล่านี้ต่อชีวิตและศักดิ์ศรี ของมนุษย์ย่อมเป็นที่เห็นกันได้และน่าสะพรึงกลัวในรูปของการแข่งดีและ กดขี่ทางเศรษฐกิจและทางการเมือง ลัทธิการทหาร และการสร้างสมกำลัง อาวุธ ซึ่งทั้งหมดนี้ล้วนแต่เป็นภัยอย่างมหันด์ด่อมนุษยชาติทั้งมวล โลก ทุกวันนี้ตกอยู่ในทางเดินที่เป็นอันตรายอย่างยิ่ง

ถ้อยคำของโซด์จัตโมโกข้างต้นนี้ น่าจะถือเป็นข้อสังวรกันให้มาก สำหรับบรรดาผู้ที่กังวลสนใจ (บางทีก็มากจนเกินไป) กับปัญหาของสิทธิ มนุษยชน ถ้อยคำเหล่านี้ได้ปรากฏออกมาในยามที่เกิดความจำเป็นยิ่งยวด ที่จะต้องคิดทบทวนกันอย่างหนัก ซึ่งควรจะทำกันมานานแล้วในเรื่องหลัก ความคิดเกี่ยวกับสิทธิมนุษยชนเอง ปัญหาและความลักลั่นขัดแย้งไม่อาจ จบสิ้นลงไปได้ด้วยเพียงแต่อาศัยการระบุรายชื่อสิทธิมนุษยชนให้รู้เห็นกัน อย่างครบถ้วนอย่างเช่นในปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน กติกา สัญญาระหว่างประเทศว่าด้วยสิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม และว่าด้วยสิทธิทางแพ่งและทางการเมือง เอกสารเหล่านี้อาจกล่าวได้ว่า เป็นผลเกิดจากแรงความพยายามอันมีเจตนาดีเพื่อแก้กรณีปัญหาต่าง ๆ ที่เคยเกิดขึ้นมาในอดีด แต่ก็ดูจะขาดโลกทัศน์ส่วนรวม ซึ่งจำเป็นต้อง พิจารณากันในสภาวะเป็นจริงของการแข่งอำนาจการเมืองทั้งภายในและ

ระหว่างชาติทุกวันนี้ ก็คงจะต้องใช้เวลาอีกนานโขทีเดียวกว่าที่ปัญหา ใหญ่ๆ ทางความคิดและผลประโยชน์จะพอประสานลงรอยกันไปได้บ้าง แต่ก่อนจะถึงจุดนั้นและก่อนที่จะได้มีการคิดค้นสร้างสรรค์ทางสังคมและ สถาบันที่มีความหมายใด ๆ ขึ้นมาก็จะต้องมีจุดเริ่มต้นกัน นั่นก็คือจะต้อง พิเคราะห์กันเสียใหม่เกี่ยวกับพื้นฐานทางธรรมและจิตใจของหลักการและ การปฏิบัติในเรื่องสิทธิมนุษยชน บางทีคงจะไม่ใช่เป็นเหตุบังเอิญที่ขณะ นี้เองก็ได้เกิดมีผู้แสดงข้อกังขาอย่างจริงจังขึ้นมาทั้งในตะวันออกและ ดะวันตก ถึงความสมบูรณ์ถูกต้องของหลักความคิดแบบเสรีนิยมเกี่ยวกับ สิทธิมนุษยชน ซี.จี. วีราแมนตรี (C.G. Weeramantry) อดีตผูพิพากษา ศาลสูงสุดแห่งศรีลังกา นับเป็นตัวอย่างเด่นชัด ท่านผู้นี้พูดถึงปัญหา "ความ ไม่ถูกต้องเหมาะสมของแนวความคิดแบบตะวันตก" และมองเห็นว่าความ ไม่เสมอภาคเป็นประเด็นที่ตรงต่อปัญหา และความต้องการของบรรดา ประเทศโลกที่สามมากที่สุด และด้วยเหตุนี้จึงย้ำถึงความจำเป็นที่จะต้อง "เสาะแสวงแนวทัศนะเรื่องความเสมอภาคที่ให้ความหมายมากไปกว่าการ คงสภาพความไม่เสมอภาคอยู่ตลอดไป (กล่าวคือ) แนวทัศนะเรื่องความ เสมอภาคที่มีแก่นสาระยิ่งไปกว่าที่จะหมายความแต่เพียงถึงสิทธิอันเท่า เทียมกันที่จะคงอยู่ในฐานะไม่เท่าเทียมกันอีกต่อไป"<sup>2</sup> ข้อคิดเห็นนี้ทำให้ นึกถึง จอห์น สเตรชี (John Strachey) ผู้เคยตั้งข้อสังเกตเกี่ยวกับลัทธิ ทุนนิยมซึ่งเป็นพลังแรงในประวัติศาสตร์ของลัทธิเสรีนิยมวามี "แนวโน้ม เอียงอยู่ในตนเองที่จะก่อให้เกิดความไม่เสมอภาคอย่างแรงและนับวันจะมี ขึ้นเรื่อย<sup>ี่</sup>ๆ<sup>เงิ</sup> นอกจากนี้ ฟูอัด อาจามิ (Fouad Ajami) แห<sup>่</sup>งมหาวิทยาลัย ปรินซ์ดันยังดั้งข้อสงสัยใน "ความเที่ยงธรรมหรือความครบถ้วนสมบูรณ์"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. G. Weeramantry, Equality and Freedom: Some Third World Perspectives, (Columbo: Hansa Publishers Ltd., 1976), หน้า 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> อ้างใน T. B. Bottomore, *Elites and Society*, (New York: Basic Books, 1964), หน้า 34.

ของหลักความคิดเสรีนิยม และซี้ให้เห็นถึงความจำเป็นยิ่งยวดที่จะด้องมี "การเมืองแบบมุ่งต่อความรักและเมตตาจิต" แทนที่การเมืองที่มุ่งเพื่อ อำนาจซึ่งเคยปฏิบัติกันมา แต่ทว่าบัดนี้เสื่อมความยอมรับนับถือลงไป แล้ว<sup>4</sup>

เมื่อพิจารณาประกอบกับแนวของโซด์จั๊ดโมโกที่ใช้มองปัณหาเกี่ยว กับการพัฒนาและเสรีภาพดังกล่าวแล้ว ทั้งหมดนี้ช่วยให้เกิดความรู้สึก โลงใจขึ้นเป็นอย่างมาก มันคงจะไม่เป็นแค่เพียงความพยายามอันเปลา ประโยชน์เป็นแน่ ที่จะลองคิดและประพฤติปฏิบัติกันในแนวของ "การเมือง แบบมุ่งต่อความรักและเมตตาจิต" และด้วย "สติปัญญาที่จะรู้ว่าจะทำการ ต่อสู้เพื่อเสรีภาพกันอย่างไร โดยไม่พลอยเป็นการทำลายเสรีภาพไปด้วย ในขณะเดียวกัน โดยมาดรฐานของการเมืองแบบมุ่งเพื่ออำนาจทุกวันนี้ เราคงจะพอวาดภาพได้ว่าจะเกิดผลเป็นการปฏิวัติขนาดไหน ถ้าหากความ รัก เมตตาจิต และสติปัญญา ได้มาใช้เป็นแนวทางสำหรับการประพฤติ ปฏิบัติทางสังคมและการเมืองจริงๆ ขึ้นมา แต่ก็ตรงนี้เองที่เป็นแก่นของ บัญหา ความจริงอันนาเศร้ามีอยู่ว่า จิดใจมนุษย์ไม่ได้หอหุ้มไว้ด้วยความรัก เมตตาจิต และสติปัญญาเสมอไป ไมวาเราจะชอบหรือไม่ก็ตาม จิดใจ เป็นสิ่งที่อยู่เหนือวัตถุอยู่เสมอ ในความหมายที่ว่า พฤติกรรมและการ กระทำทั้งปวงของมนุษย์โดยรากฐานเป็นผลสืบเนื่องมาจากจิตใจ ดังที่พระ สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตระหนักเป็นอย่างดีในหลักธรรมคำสั่งสอนของ พระองค์ที่ว่า "ละเว้นจากความชั่ว ทำความดี ทำจิตใจให้ใสสะอาด" ทั้งนี้ เพราะเหตุว่า "ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จแล้วด้วย ใจ ถ้าบุคคลมีใจชั่ว พูดก็ตาม ทำก็ตาม ย่อมผิดพลาด และชั่วไปด้วย

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fouad Ajami, "Human Rights and World Order Politics," World Order Moded Project, Occasional Paper Number Four, (New York: Institute of World Order Inc., 1978), หน้า 2–4.

ถ้ามีใจดี จะพูดจะทำก็ดีไปตามกัน หลักความคิดและการปฏิบัติเรื่องสิทธิ มนุษยชนก็เป็นในทำนองเดียวกัน อาจโน้มเอียงต่อการทำความดีหรือทำ ความชั่วได้ตามสภาวะของจิตใจของบุคคลของชนชั้น และของประชาชนชาติ นั้น ๆเอง และเช่นเดียวกับจิตใจมนุษย์ หลักความคิดเรื่องสิทธิมนุษยชน ก็จำเป็นต้องได้รับการชำระให้ใสสะอาดจากอคติอันคับแคบและแบ่งฝักแบ่ง ฝ่าย เพื่อที่จะได้สามารถละเว้นจากการทำความชั่วและมุ่งทำความดี อัน เป็นปัญหาขั้นรากฐานที่สุดในพุทธศาสนา

การพูดถึงทัศนะทางพุทธศาสนาในที่นี้ ไม่ใช่เรื่องของการเสนอ ลัทธิขึ้นมาอีกลัทธิหนึ่ง เพื่อเป็นทางเลือกหรือเสริมสำนักความคิดต่าง ๆ (เสรีนิยม สังคมนิยม รวมทั้งฟาสซิสต์) ซึ่งล้วนแต่เข้าสู้รบกันอย่างโหด เหี้ยมในนามของประชาธิปไตยและสิทธิมนุษยชน เพราะถ้าเช่นนั้นก็จะ เทากับยิ่งเติมเชื้อไฟให้กับบรรดาความลักลั่นขัดแย้งต่าง ๆ อันยังผลเสื่อม เสียต่อสิทธิมนุษยชนอยู่แล้วอย่างมหาศาล แต่ในทามกลางลัทธิและพลัง ทั้งหลายซึ่งไม่มีทางลดราวาศอกแก่กันและกันเช่นในทุกวันนี้ พุทธศาสนา นาจะมีคุณประโยชน์ช่วยเป็นจุดผสานทางความคิดเชื่อมโยงคานิยมด้าน สร้างสรรค์ของประเพณีธรรมทั้งด้านเสรีนิยมและเสมอภาคนิยม พร้อม ด้วยหลักธรรมของพุทธศาสนาเอง ในทัศนะของ คริสมัส ฮัมฟรีย์ (Christmas Humphrey) นี้ "ไม่ใช่เป็นการออมชอมอย่างขอไปที่ หาก แต่เป็นความสมเหตุสมผลอันนุ่มนวล หลีกเลี่ยงทั้งความคลั่งลัทธิและความ เฉื่อยชาด้วยความระมัดระวังเท่า ๆ กัน แล้วก้าวเดินต่อไปโดยปราศจาก ความเร่งร้อนซึ่งก่อให้เกิดปฏิกิริยาต่อด้าน แต่ทว่า (เป็นการก้าวเดินต่อ ไป) โดยไม่หยุดยั้ง" ในแง่นี้ พุทธศาสนาจึงให้ความหมายที่เป็นศาสตร์ ของการดำรงชีวิตมากกว่าลัทธิความเชื่อถือทางศาสนา กล่าวคือ เป็น

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Wisdom of Buddhism, edited by Chirstmas Humphrey, (London: Curzon Press Ltd., 1960), 2<sup>nd</sup> edition, 1979, Introduction หน้า 21.

ศาสตร์ซึ่งคนเราอาจใช้เรียนรู้ เพื่อดำเนินชีวิตของตน ด้วยความเข้าใจตาม ภาววิสัย และด้วยสติปัญญาที่จะรู้ <sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Christmas Humphery, *Buddhism,* (Penguin Books, 1951), 3<sup>rd</sup> edition reprinted, 1969, หน้า 80.



### ว่าด้วยจุดประสงค์ และความก้าวหน้าทางสังคม

แต่แม่ในแง่ที่เป็นศาสตร์ของการดำรงชีวิต โดยที่พุทธศาสนามักจะ ได้รับการอธิบายและปฏิบัติกันโดยมุ่งแต่เพื่อความหลุดพ้นของแต่ละคน โดยลำพังเป็นส่วนใหญ่ จึงเห็นจะต้องพิจารณากันเป็นเบื้องต้นในที่นี้ถึง ความหมายด้านสังคมและวัฒนธรรมของพุทธศาสนา นี่เป็นสิ่งจำเป็น เพื่อ ให้เราได้แนวทางที่ถูกต้อง ผู้เขียนเองไม่อาจกล่าวอ้างได้ว่าเป็นผู้รู้ในทาง พุทธศาสนา หากต้องอาศัยอ้างอิงแหล่งงานศึกษาต่าง ๆ ซึ่งได้ทำกันไว้ อย่างเป็นระบบและละเอียดถี่ถ้วน ในฐานะเป็นผู้สนใจศึกษาเรื่องราวทาง สังคมและการเมือง ผู้เขียนหาญเข้ามาจับเรื่องนี้ก็โดยอาศัยที่ได้อ่านมา บ้าง และการที่มาคิดไตร่ตรองถึงเรื่องอย่างนี้ ก็เพราะความกังวลสนใจ ในปัญหาประจำวันนี่เอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาอันเกี่ยวกับการเปลี่ยน แปลงทางสังคม อันวาการเปลี่ยนแปลงนี้ ไม่ว่าเราจะซอบหรือไม่ชอบก็ ตาม มันเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตคนเรา ชีวิตในตัวเองก่อให้เกิดทุกข์และตาม มาด้วยปัญหา จุดสำคัญอยู่ที่ว่าเราจะทำให้การเปลี่ยนแปลงเป็นไปเพื่อ ชีวิตที่ดีขึ้นหรือว่าเลวลง เพื่อให้ทุกข์มากขึ้นหรือว่าน้อยลง โดยประสบ

การณ์ในประวัติศาสตร์ ศาสนาอาจมีบทบาทสำคัญยิ่ง ในแง่นี้ คริสต์ ศาสนาได้เคยแสดงให้เห็นมาแล้วถึงพลังสร้างสรรค์ใหม่ๆ ในรูปของขบวน การปฏิรูปทางศาสนาอันยิ่งใหญ่ ถ้าหากเราจะเชื่อในความก้าวหน้าทาง สังคม (ซึ่งจะกล่าวถึงต่อไป) วาเป็นเกณฑ์วัดวิวัฒนาการของมนุษย์ไปสู่ สังคมที่ดีกว<sup>่</sup>าและชีวิตที่ดีกว<sup>่</sup>า โดยมีเสรีภาพและความยุติธรรมแล้วไซร<sup>้ 7</sup> ผู้เขียนมีความเห็นว่า พุทธศาสนาจะเป็นเครื่องชี้ทางที่แท้จริง โดยที่เริ่ม ต้นมาจากเป็นขบวนการปฏิรูปสังคม พุทธศาสนาเองจึงมีทัศนคติที่ทรง พลังเกี่ยวกับชีวิต และมีศักยภาพยิ่งใหญ่สำหรับการสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ แต่ในทางตรงข้าม พุทธศาสนาในฐานะที่เป็นสถาบันก็อาจถดถอยลงไป กลายเป็นเพียงหลักคำสอนที่ไม่สามารถยืนหยัดต่อการท้าทายใหม่ๆ กล่าวคือ วิกฤตการเปลี่ยนแปลงได้ดังเช่นที่คริสต์ศาสนาเคยเป็นมาแล้ว ในยุคกลาง แล้วถ้าเป็นไปเช่นนั้นแล้วไซร้ก็จะเป็นอันดรายที่พุทธศาสนา จะมุ่งแต่รับใช้สถานภาพเดิมและอำนาจที่เป็นอยู่ แทนที่จะรับใช้มนุษยชาติ ซึ่งเป็นแก่นสารที่แท้จริงของพุทธศาสนา ยิ่งกวานั้นอันตรายประการต่อ ไปก็คือ พุทธศาสนาอาจจะเสื่อมถอยกลายเป็นเครื่องมือบังคับและกดชื่ แทนที่จะส่งเสริม "มรรควิธี" อันนำไปสู่การหลุดพ้นของมนุษย์ ซึ่งเป็นเป้า หมายสูงสุดของพุทธศาสนา และถ้าหากเป็นไปอย่างนั้นจริงๆ พุทธศาสนา ก็เช่นเดียวกับศาสนาอื่นๆ ย่อมจำเป็นต้องมีการเปลี่ยนแปลงของตนเอง เพื่อให้เป็นการรับใช้มนุษยชาติอย่างแท้จริง ไม่ต้องสงสัยเลยว่าจะต้องมี คนจำนวนมากที่รู้สึกขัดใจกับความกังวลใจแบบนี้ แต่ข้อสังเกตที่กล่าว มา ก็เป็นการสอดคล้องกับหลักความไม่ประมาทสำหรับพุทธศาสนิกชน

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> สำหรับการวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องความกาวหนาตู W. F. Wertheim, Evolution and Revolution: The Rising Wave of Emancipation, (Penguin Books, 1974), Part one หนา 17–120; และสำหรับบทบาทของคริสต์ศาสนาในการเปลี่ยน แปลงทางสังคม ดู R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capitalism, (Penguin Books, 1926), reprinted 1948.

ที่ดีอยู่แล้ว และดูจะไม่ห่างไกลจากสภาพความเป็นจริงเท่าใดนัก ช่อง ว่างห่างไกลระหว่างอุดมการณ์กับการปฏิบัติเช่นนี้ ถ้าหากปล่อยทิ้งไว้ก็ รังแต่จะเป็นผลบ่อนทำลายต่อชีวิต สังคม และมนุษย์

อีกประการหนึ่ง เรากำลังดำเนินชีวิตอยู่ในโลกที่มีการเปลี่ยนแปลง ทางเทคโนโลยีอย่างรวดเร็วและมีความสัมพันธ์ทางสังคมและเศรษฐกิจอัน ทวีความสลับซับซ้อนขึ้นเรื่อย ๆ ในภาวะแวดล้อมใหม่ ๆ เช่นนี้ จึงจำเป็น อย่างยิ่งที่จะต้องมีการพัฒนาทิศทางด้านสังคมของพุทธศาสนาให้ยิ่งๆ ขึ้น ไปโดยลำดับ และให้บังเกิดผลในภาคปฏิบัติ เราได้รับการสั่งสอนกันมา มากพอแล้วว่า วรประพฤติตัวให้ถูกต้องตามศีลธรรมกันอย่างไร ที่กล่าว เช่นนี้ไม่ใช่จะปฏิเสธความจริงที่ว่า การประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้องศีลธรรม เป็นสิ่งที่พึงปรารถนาและมีคณประโยชน์ แต่ถ้าจะใคร่ครวญกันให้ถ่องแท้ ขึ้นแล้ว ก็จะตระหนักเห็นความแตกต่างกันอย่างมหาศาลระหว่างการ ปฏิบัติถูกต้องตามศีลธรรมจากทัศนะส่วนตัวของแต่ละคนกับการ ปฏิบัติตน โดยมองจากแง่ของสังคม ทั้งสองด้านมีส่วนเกี่ยวโยงกันอยู่บ้าง แต่ถ้าเป็นจริงดังที่มีผู้ตั้งข้อสังเกตว่า จากพัฒนาการในประวัติศาสตร์ พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทของเรามุ่งเน้นหนักไปทางด้านอุดมการณ์เฉพาะ ตัวของแต่ละคนยิ่งกว่าอุดมการณ์ด้านสังคมและวัฒนธรรม ตามที่เน้นใน ฝ่ายมหายานแล้ว<sup>8</sup> เราก็จำเป็นต้องก้าวให้พ้นออกมาจากการแบ่งแยก อันผิวเผินของอดีตเพื่อแสวงหาแก่นสารและจุดมุ่งหมายที่จริง แต่อย่าไร ก็ตาม โชคดีที่การแยกแยะข้อแตกต่างเช่นว่านี้มิได้มีอยู่จริงๆ หากแต่ ความเป็นจริงแล้ว ความสนใจต่อคุณค่าทางสังคมและจริยธรรมถือเป็น หลักการมูลฐานในคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าโดยตลอด พระศรีวิสทธิโมลี (ปัจจุบันเป็นพระธรรมปิฎก) ยืนยันในข้อนี้ไว้ว่า

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> H.V. Guenther, Buddhist Philosophy in Theory and Practice, (Penguin Books, 1972), หน้า 49–50.

พระพุทธธรรมมองเห็นชีวิตด้านในของบุคคลโดยสัมพันธ์กับ ค่าด้านนอก คือทางสังคมด้วย และถือว่าคุณค่าทั้งสองด้านนี้ เชื่อม โยงต่อเนื่องถึงกัน ไม่แยกจากกัน และสอดคล้องเป็นอันหนึ่งอันเดียว กับ<sup>9</sup>

ประการสุดท้าย ในด้านสังคมศึกษาอย่างเช่นในเรื่องสิทธิมนุษยชน
หรือเรื่องอื่น ๆ อีกหลายเรื่องด้วยกัน เรายังอาจจะได้กรอบทางความคิด
ที่เข้ากับภาววิสัยและตรงกับเรื่องเป็นอย่างมากทีเดียว จากระบบความคิด
ทางพุทธศาสนา ซึ่งมักจะถูกมองข้ามกันไปอย่างน่าเสียดาย แนวความ
คิดทางพุทธศาสนาเริ่มต้นจากหลักอ้างอิงพื้น ๆง่าย ๆ คือเป็นแนวการ
มองเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับปัญหาชีวิตประจำวัน และเสนอทัศนะท่าทีทาง
ความคิดที่อาจใช้เป็นรากฐานตามพฤติการณ์ที่เป็นจริงสำหรับการค้นควา
อย่างเป็นเหตุผลได้ ตามถ้อยคำของทานผู้รู้ทางพุทธศาสนาอีกท่านหนึ่ง
กล่าวว่า

พุทธปรัชญาถือเรื่องของคนเป็นแก่นของปัญหา และไม่ส่ง
เสริมการคิดค้นแบบอภิปรัชญาในปัญหาที่ไม่เกี่ยวกับกิจกรรมของ
มนุษย์และการบรรลุถึงการตรัสรู้ อย่างเช่นปัญหาที่ว่า โลกนี้มีที่สิ้น
สุดหรือว่าไม่มีที่สิ้นสุด หรือว่า กายกับวิญญาณเหมือนกันหรือต่าง
กัน หรือว่า ตายไปแล้วเกิดเป็นคนอีกหรือไม่

เมื่อทรงเห็นว่าทุกสิ่งล้วนเป็นอนิจจัง พระสัมมาสัมพุทธเจ้า จึงไม่ประสงค์ที่จะยอมรับถึงการมีอยู่ของเนื้อหาทางอภิปรัชญาใด ๆ ทั้งสิ้น ทัศนคติเช่นนี้ โดยตรรกวิสัยก็เป็นผลสืบเนื่องมาจากจุดยืน

พระศรีวิสุทธิโมลี "พุทธธรรม," ใน วรรณไวทยากร, ชุมนุมบทความทาง วิชาการ โครงการดำราทางสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 2514, หน้า 187.

ขั้นมูลฐานของพระพุทธองค์นั่นเอง พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงถือ เอาสิ่งต่างๆ ทั้งกายและวิญญาณเป็นเพียงพลังการเคลื่อนไหว หน้าที่ และกระบวนการ และทรงยอมรับแนวความคิดอันทรงพลัง ของสภาพความเป็นจริง ชีวิตนีไม่ใช่อะไรอื่นเลยนอกจากเป็นช่วง ปรากฏการณ์ของการเกิดและการดับ ชีวิตเป็นกระแสของภาวะการ กลับกลายและการเปลี่ยนแปลง 10

แน่นอนเราจะต้องระวังไม่นำเอาหลักความคิดทางพุทธศาสนามาใช้ จนเลยเถิดไปในการศึกษาทางสังคม โดยไม่ต้องคำนึงถึงมิติด้านโลกุตระ (คือเหนือโลก) สำหรับปัญหาของมนุษย์ ซึ่งเป็นจุดหมายสูงสุดของพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นศาสนา และซึ่งอยู่นอกเหนือขอบเขตของการศึกษา วิจัยทั้งในวิทยาศาสตร์และสังคมศาสตร์ เราก็อาจจะเรียนรู้ซึ้งถึงธรรมชาติ และปัญหาความสัมพันธ์ของมนุษย์ได้มากทีเดียวจากแนวความคิดของ พุทธศาสนา สำหรับจุดประสงค์ในที่นี้นับเป็นเรื่องสำคัญที่เราจะต้องเพ่ง พินิจลงไปให้ตรงกับภาววิสัยยิ่ง ๆขึ้น ถึงพลังและกระบวนการตามที่เป็นจริง ของภาวะการกลับกลายและการเปลี่ยนแปลง วิธีการศึกษาทางสังคมใน ปัจจุบัน พุ่งความสำคัญอย่างกว้างขวางและเข้มขันต่อปัจจัยด้านเทคโนโลยี ต้านสังคม และปัจจัยแวดล้อมอื่น ๆ นอกจากนั้น ก็ยังมีการพยายามทาง ด้านจิตวิเคราะห์สมัยใหม่เพื่อเพิ่มความรู้ความเข้าใจถึงโลกประสบการณ์ ภายในของคนเรา แต่ทว่าพุทธศาสนาให้ความหมายขึ้นในแง่ของจุดมุ่ง หมายเป็นการเพิ่มพูนความเข้าใจขึ้นเกี่ยวกับหลักความคิดเรื่องความก้าว หน้าในวิวัฒนาการเพิ่มพูนความเข้าใจขึ้นเกี่ยวกับหลักความคิดเรื่องความก้าว หน้าในวิวัฒนาการของมนุษยชาติ ทฤษฎีวิวัฒนาการเน้นความก้าวหน้า

<sup>10</sup> Hajime Nakamura, "The Basic Teachings of Buddhism," ใน Heinrich Dumoulin (ed.), The Cultural, Political, and Religious Significance in the Modern World, (New York: Collier Books, 1976), หน้า 3 และ 8.

ทางเทคโนโลยี โดยถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้มนุษย์เป็นอิสระจากพลัง ธรรมชาติยิ่ง ๆ ขึ้นโดยลำดับ แต่กระนั้น ก็ด้วยความรู้และความซำนาญ ทางเทคโนโลยีเดียวกันนี้เองที่อาจทำให้มนุษย์เป็นอิสระหรือตกอยู่ภายใต้ อำนาจของมนุษย์ด้วยกันก็ได้ ด้วยเหตุนี้จากแง่ของทฤษฎีวิวัฒนาการ "การหลุดพ้นจากพลังของธรรมชาติและจากอำนาจครอบงำของอภิสิทธิ์ชน หรือกลุ่มอภิสิทธิ์จึงต้องไปด้วยกันถึงจะเป็นเครื่องแสดงถึงความกาวหน้า ของมนุษยชาติ" 11

หลักการหลุดพ้นนี้สอดคล้องกับแนวความคิดทางพุทธศาสนาอย่าง
เห็นได้ชัด เป็นแต่วาพุทธศาสนากาวไปใกลยิ่งกวาทฤษฎีวิวัฒนาการ โดย
สืบสาวเข้าไปถึงต้นเหตุรากเหง้าของทุกข์และปัญหาทั้งปวง ซึ่งควบคู่อยู่
ในธรรมชาติของชีวิตเอง ทั้งนี้เพราะว่า ที่เป็นเรื่องมูลฐานเสียยิ่งกวาข้อ
จำกัดทางสังคม ก็คือว่า ชีวิตเองนั้นเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับภาวะผันผวนทาง
กายภาพจากการเกิดขึ้นของชีวิตเอง กล่าวคือ จากการเกิด แก่ เจ็บ และ
ตาย พุทธศาสนามองเห็นสองด้านคือ ด้านส่วนบุคคลและด้านสังคม
ซึ่งมีส่วนพัวพันกันอยู่เป็นประจำในกระบวนการกลับกลายและการเปลี่ยน
แปลง และมองไปที่คนเหนือสิ่งอื่นใดที่จะเป็นผู้ให้คำตอบที่แท้จริงและใน
บันปลายแก่ปัญหาทั้งหลาย กล่าวโดยย่อ การหลุดพ้นและเสรีภาพที่แท้
ก็คือ การหลุดพ้นและเสรีภาพที่มาจากภายในของคน และในความสัมพันธ์
ต่อเพื่อนมนุษย์ของตนนั่นเอง

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> W. F. Wertheim, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 7, หน้า 47, ดูเพิ่มเติมหน้า 35–48 เกี่ยวกับเกณฑ์วัดความกาวหน้าและหลักการหลุดพัน.



## วาด้วยธรรมชาติและคุณค่าของคน

การที่เน้นเป็นพิเศษที่ตัวคนนี่เอง มักชวนให้เกิดความหลงเข้าใจไป ว่า พุทธศาสนาเป็นเรื่องของปัจเจกนิยมแท้ ๆ และความเข้าใจในแนวนี้ก็ ก่อให้เกิดการประพฤติปฏิบัติกันไปในทางที่ขัดต่อหลักความประพฤติทาง หลักพุทธศาสนา แม้ในหมู่ของประชาคมที่เรียกตัวเองว่าพุทธศาสนิกชน ในความหมายทางพุทธศาสนาดังที่จะได้เห็นต่อไป คนไม่ได้เป็นจุดมุ่งหมาย ในตัวเอง และทั้งคนก็มิได้เป็นเครื่องวัดสำหรับสรรพสิ่งทั้งปวง หากแต่ เป็นผู้ที่จะต้องถูกวัด ทัศนคติเช่นนี้เกิดจากแนวความคิดเกี่ยวกับคนและ ความเป็นจริงสูงสุด ซึ่งมองธรรมชาติและปัญหาการหลุดพ้นและเสรีภาพ ของมนุษย์แตกต่างในขั้นมูลฐาน จากทัศนะของทฤษฎีกฏธรรมชาติอันเป็น สำนักความคิดที่ถือกันว่าเป็นแหล่งที่มาทางประวัติศาสตร์และแรงบันดาล ใจสำหรับอุดมการณ์และหลักปฏิบัติเกี่ยวกับสิทธิมนุษยชนในปัจจุบัน ที่กล่าวพาดพิงถึงนี้ไม่ได้หมายที่จะมาดัดสินเอาว่าอะไรดีกว่าหรือด้อยกว่า กันหามิได้ การที่จะมีความคิดแบบโอ้อวดเช่นนั้นย่อมจะขัดกับคติทางพุทธ แน่นอน ผูเขียนเองมีความรูสึกจะผิดหรือจะถูกก็ตาม คือไม่อยากจะพูด ถึงสิ่งหนึ่งว่าเป็นของตะวันตก และอีกสิ่งหนึ่งเป็นของตะวันออก ในแง

ของความก้าวหน้าของมนุษยชาติดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น พุทธศาสนาและ สำนักกฎธรรมชาติ แม้จะแตกต่างห่างไกลกันในทางความคิด แต่ก็อาจมอง เห็นกันได้ถึงส่วนสัมพันธ์ที่ต่างทำหน้าที่เสริมซึ่งกันและกัน ในด้านหนึ่ง ความสำเร็จและผลกระทบทั้งในประวัติศาสตร์และทางความคิดของสำนัก กฎธรรมชาติเป็นสิ่งที่ไม่อาจประเมินค่าได้ จริงๆ แล้วแนวความคิดนี้ได้ ก้าวมาไกลโขทีเดียวนับตั้งแต่เริ่มเกิดเป็นความคิดในสมัยคริสต์ศตวรรษที่ 17-18 ซึ่งใช้ตอบโต้ระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชและการใช้อำนาจแบบ พลการ และยกเอาสามัญชนขึ้นมาเป็นรากฐานของสิทธิอำนาจทางการ เมืองแทนที่ทฤษฎีเทวสิทธิ์ แต่ในอีกด้านหนึ่ง หลักความคิดเรื่องกฎ ธรรมชาติให้ความสนใจเป็นส่วนใหญ่กับปัญหาของการที่คนตกอยู่ใต้แอก อำนาจของคนด้วยกัน ซึ่งเป็นปัญหาที่เพียงแต่เรียกร้องต้องการให้มีหลัก ประกันภายนอกและหลักประกันทางสถาบัน รวมทั้งการถ่วงดุลอำนาจ แน่นอนเราไม่อาจปฏิเสธความสำคัญใหญ่หลวงของทฤษฎี กฎธรรมชาติในแง่นี้ได้ ขอให้ดูประจักษ์พยานของผลสำเร็จอันจารึกใน ประวัติศาสตร์อย่างเช่นปฏิญญาอิสรภาพของอเมริกา ปฏิญญาสิทธิของ คนและราษฎรของฝรั่งเศส และมาในระดับระหว่างประเทศ ปฏิญญาสากล ว่าด้วยสิทธิมนุษยชน ทั้งหมดเหล่านี้ล้วนได้แรงบันดาลใจจากทฤษฎีกฎ ธรรมชาติด้วยกันทั้งสิ้น แต่ถึงกระนั้น ทั้งหมดที่หลักความคิดกฎธรรมชาติ จะให้ได้ก็คงเป็นเพียง คำตอบสำหรับปัญหาบางส่วนเท่านั้น กล่าวคือ เฉพาะแด่ในส่วนที่เกี่ยวกับมิติภายนอกของปัญหาการหลุดพ้นและเสรีภาพ ของมนุษย์ ยังคงเหลือปัญหาอีกแง่มุมหนึ่งที่ยังมิได้รับคำตอบ สำหรับข้อนี้ เป็นที่เชื่ออย่างหนักแน่นว่าเราอาจแสวงหาความกระจ่างได้จากพุทธศาสนา

แนวความคิดต่าง ๆ เกี่ยวกับคนไม่ได้เกิดขึ้นในสูญญากาศ หาก แต่โดยแนวทางของความคิดทางสังคมและการเมืองทั่ว ๆไปแล้ว ย่อมอาศัย และสัมพันธ์อยู่กับประสบการณ์และปัญหาจริง ๆของมนุษย์ แนวความคิด กฎธรรมชาติก็เป็นเช่นนี้ นักคิดเด่น ๆที่ถือเป็นตัวแทนของสำนักความคิด นี้ก็ได้แก่ ฮ้อบส์ ล้อค และรุสโซ ซึ่งต่างก็อ้างอิงสมมติฐานที่ว่า คนเรามี เสรีภาพและความเสมอภาคอย่างสมบูรณ์ในสภาวะธรรมชาติ สมมติฐาน ข้อนี้ได้มีการสรุปไว้เป็นอย่างดีในมาตราแรกของปฏิญญาสากลวาด้วยสิทธิ มนุษยชนว่า "มนุษย์ทั้งปวงเกิดมาเป็นเสรี และเสมอกันในเกียรติ ศักดิ์ และสิทธิ มนุษย์ทั้งปวงได้การประทานมาซึ่งเหตุผลและมโนธรรม และ ควรปฏิบัติต่อกันด้วยเจตนารมณ์แห่งภราดรภาพ"

ข้อพึงสังเกตก็คือ เดิมทีเดียวนั้น สมมติฐานเหล่านี้ก็ไม่เชิงเป็นสากล อย่างที่เข้าใจกัน หากโดยแท้จริงแล้วมักเกิดจากแรงกระตุ้นของสภาพ การณ์แวดล้อมมากกว่า อย่างเช่นฮ้อบส์ซึ่งมีทัศนะต่ำเอามาก ๆเกี่ยวกับ ธรรมชาติมนุษย์ ถือว่าการกระทำและพฤติกรรมของคนเราถูกกระตุ้นมา จากความกลัวและความไม่ปลอดภัยแต่ถ่ายเดียว จนถึงกับคนก็จะต้อง พยายามทำลายและกดหัวซึ่งกันและกัน สถานการณ์เช่นนี้ก่อให้เกิดความ กังวลจนเกินขอบเขตกับกฎหมายและความสงบเรียบร้อย และความจำเป็น ตลอดไปที่จะต้องมี "กำลังอำนาจร่วมคอยกำราบคนทั้งปวงให้อยู่ในความ เกรงกลัว" ว่า ส่วนล้อคซึ่งถือกันว่าเป็นบิดาแห่งลัทธิเสรีนิยมเห็นว่า เสรีภาพ หมายความแต่เพียงถึงการเป็นเสรีที่จะทำอะไรตามที่ตนชอบ แต่ผลที่สุด แล้วความคิดเสรีนิยมของล้อคดูจะมุ่งสนใจอยู่กับความมั่นคงและการ คุ้มครองสิทธิในทรัพย์สิน 13 ด้วยเหตุที่มีชนชั้นกลางเกิดขึ้นมาในสมัยของล้อคนั้นเอง

คงไม่มีความจำเป็นต้องขยายความในประเด็นเรื่องนี้ต่อไปอีก เพราะ จะออกไปนอกขอบข่ายของบทความนี้ เท่าที่นำมาชี้ให้เห็นโดยย่อในที่นี้

<sup>12</sup> Hobbes, *Leviathan*, 1651, reprinted by Oxford University Press, 1962, หน้า 96.

<sup>13</sup> Locke, Two Treaties of Civil Government, 1689, reprinted by J. M. Dent Son Ltd., 1953, หน้า 119 และ 129–141.

แต่ปัญหาก็ได้เกิดขึ้นมาแล้ว และโชคร้ายที่ดูเหมือนจะไม่มีทางจบสิ้นเสีย ด้วย ภายในบรรดาระบอบประชาธิปไตยของตะวันตกเองเล่า ก็มีกรณีที่ พวกชนกลุ่มน้อยและผู้อยู่ในฐานะเสียเปรียบถูกลิดรอนเกิดขึ้นมากมายด้วย กัน ทั้งหมดเหล่านี้แสดงให้เห็นซัดถึงด้านเสื่อมของสิ่งที่เคยยกย่องกันว่า เป็น ส่วนดีโดยเปรียบเทียบของตะวันตกฝ่ายเสรีนิยม<sup>. 16</sup> ดังนั้น จึงเป็น การตรงกันข้ามกับสิ่งที่เคยคาดหวังกัน เพราะมนษย์เรา โดยแท้จริงแล้ว ดูจะหางไกลจากที่ได้การประทาน "เหตุผลและมโนธรรม" แล้วก็ไม่ได้ ประพฤติปฏิบัติต่อกันด้วย "เจตนารมณ์แห่งภราดรภาพ" เสมอไปด้วย ปรากฏการณ์เช่นนี้ไม่อาจมองข้ามกันไปว่าเป็นเพียงอุบัติเหตุทางประวัติ-ศาสตร์ แล้วก็ไม่อาจยอมปล่อยให้เป็นเรื่องของความไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ทางประวัติศาสตร์ ซึ่งทั้งลัทธิทุนนิยมและลัทธิมาร์กซิสต์คงจะพากันอ้าแขน รับด้วยความยินดี เรื่องราวทั้งหมดขึ้นอยู่กับวาสติปัญญาและเหตุผลของ มนุษย์จะถูกซักจูงไปสู่จุดมุ่งหมายอะไรและอย่างไรกัน ความจริงมีอยู่ว่า แนวความคิดเรื่องเสรีภาพและสิทธิมนุษยชนจนถึงบัดนี้ยังมิได้ให้ความ หมายอะไรมากไปยิ่งกว่ารับใช้สิ่งซึ่งโดยมาตรฐานทางพุทธศาสนาเป็นเพียง เสรีภาพและสิทธิในความทะยานอยากและช่วงชิงสิ่งต่างๆ อันเป็นอนิจจัง และลวงตาเท่านั้นเอง ผลที่เกิดขึ้นก็คือสิทธิและเสรีภาพที่ต่างคนต่างยึด ถือกันเอาเองคงได้แต่ถูกซักนำไปด้วยแรงสัญชาตญาณของความอยากและ หวงแหน และดังนั้นจึงเป็นแรงเหตุผลที่หลงผิด มุ่งเพียงเพื่อจุดประสงค์ ที่จะสงวนรักษาตนเอง (รสโซ) หรือกระทำสิ่งต่างๆ และใช้สิ่งที่ตนมีอยู่ ตามที่ต้องการ (ล้อค) หรือที่ร้ายที่สุดก็คือทำลาย หรือกดหัวเพื่อนมนุษย์ ดวยกันเอง (ฮอบส์)

พุทธศาสนาไม่ใช่เป็นเรื่องปล่อยชีวิตไปตามยถากรรมหรือมองชีวิต ไปในทางลบ หามิได้เลย หลักธรรมของพระพุทธเจ้าเพียบพร้อมไปด้วย

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Fouad Ajami, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 4, หน้า 5.

พลังทางศีลธรรมและสติปัญญา ธรรมะของพุทธศาสนาไม่ได้พอใจอยู่แต่ ที่ \*ธรรมชาติ\* ของคนเท่าที่ปรากฏให้เห็นเท่านั้น หากแต่พยายามแสวง หาคุณค่าอันแท้จริงของคน ซึ่งเป็นอิสระจากอัตตาและตัณหา และนี่เอง ที่เป็นหัวใจสำคัญของเรื่องนี้ พุทธศาสนามิได้ปฏิเสธความสำคัญของตัว ตนไปเสียทั้งหมด เป็นแต่เพียงว่าพุทธศาสนาถือว่า "ตัวตนไม่อาจซื้ไปที่ สิ่งใดๆ ที่มีอยู่ภายนอก เราไม่อาจเข้าใจถึงตัวตนในแง่ที่เป็นสิ่งที่มีรูปราง หรือมีอยู่ในโลกภายนอก เราจะรู้จักตนเองได้ก็ต่อเมื่อเรากระทำตามหลัก สากลเกี่ยวกับการดำรงอยู่ของมนุษย์ เมื่อเราประพฤติปฏิบัติต้องด้วย ศีลธรรม ตัวตนที่แท<sup>้</sup>จริงก็จะปรากฏให<sup>้</sup>เห็นออกมา..."<sup>17</sup> เราคงไม่ต้อง ก้าวไปไกลถึงขั้นอธิบายทฤษฏีเรื่องอนัตตากันอยางละเอียดถี่ถ้วนซึ่งเป็น เรื่องสูงเกินกวาคนธรรมดาสามัญทั้งหลายรวมทั้งผู้เขียนเองที่จะเข้าใจได้ หากแต่เพียงใคร่จะเน้นไว้ ณ ที่นี้ ถึงคุณค่าและความหมายของความรู้ใน ฐานเป็นหลักการแก้ปัญหา พุทธศาสนามิได้เป็นปรัชญาของความสิ้นหวัง หรือลัทธิทำลายแต่อยางใด เนื่องด้วยความศรัทธาอันไม่มีวันสิ้นสุดของ พุทธศาสนาที่มีต่อความใผ่ในความดีและเมตตาธรรมของตน คุณธรรม คือความรู้อันเป็นแนวทางนำไปสู่ตัวตนที่แท้จริงและคุณค่าของคน นั่นก็ คือว่าความรู้หรือการดื่นขึ้นเห็นสัจจะคืออนัตตา หรือความเป็นอนิจจังของ ทุกสิ่งทุกอยางรวมทั้งชีวิตเอง การตื่นขึ้นมารู้จักตนเองเป็นกาวแรกที่สำคัญ ยิ่งที่จะแผ้วอิสระทางให้ตนออกไปจากอัตตาหรือการยึดมั่นในดนเอง โดย นัยนี้เท่านั้นที่คนเราจะดำรงชีวิตอย่างอิสระ กล่าวคือ ชีวิตของความรู้และ ปัญญาโดยไม่ต้องตกอยู่ภายใต้อำนาจของตัณหาและโมหะ โดยนัยนี้เท่า นั้นที่คนเราจะได้เรียนเข้าถึงเหตุผลอันบริสูทธิ์และต้องด้วยภาววิสัยแทน เหตุผลแบบอัตวิสัย<sup>18</sup> และในประการสุดท้าย โดยนัยนี้เท่านั้นที่สิทธิและ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Hajime Nakamura, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 10, หน้า 11.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> พระศรีวิสุทธิโมลี, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 9, หน้า 24–25, 49 และ 195.

อิสรภาพส่วนบุคคล จะได้ถูกซักนำไปในทิศทางที่สร้างสรรค์อย่างแท<sup>้</sup>จริง ซึ่งจะนำไปสู่การหลุดพ<sup>้</sup>น ความกาวหน้า ความยุติธรรม และสันดิสุข



# ว่าด้วยปัจเจกภาพ เสรีภาพ และประโยชน์ส่วนรวม

ในการพิจารณาปัญหาเกี่ยวกับตัวตนและความรูนั้น พระพุทธเจ้า ต่างจากเพลโต ที่มีได้ทรงมองไปในทางแบ่งแยกออกไปเป็นส่วนที่เหนือกว่า และส่วนที่ด้อยกว่า เพื่อว่าในการที่คน ๆหนึ่งจะเป็นนายของตนเองได้ก็โดย ให้ส่วนหนึ่งอยู่ภายใต้การควบคุมของอีกส่วนหนึ่ง การแยกแยะออกไป เช่นนี้ไม่ใช่เป็นเพียงเรื่องดีโวหารกันเล่น ๆ หากเป็นประเด็นที่สำคัญยิ่งต่อ ปัญหาเกี่ยวกับคุณค่าและฐานะของบุคคลในสังคม ความจริงนั้น เพลโด ยกเอาธรรมชาติและปัญหาของบุคคลมาใช้เป็นเครื่องอุปมาอุปไมย และ เป็นแบบจำลองในการคิดคนแสวงหารัฐที่ยุติธรรมหรือรัฐในอุดมคติ แต่ สมมติฐานของเพลโตเกี่ยวกับธรรมชาติมนุษย์ ชี้ให้เห็นปัญหาขั้นรากฐาน หลายประการที่ดูจะเข้ากับเนื้อเรื่องที่พูดกันอยู่นี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เพลโตพูดถึงตอนหนึ่งซึ่งเห็นควรนำมาพิจารณากัน ณ ที่นี้ คือว่า

...ภายในตัวคนเราเอง คือภายในวิญญาณนั้น มีทั้งส่วนที่ดี กวาและส่วนที่เลวกว่า คนเราจะเป็นนายของตัวเองก็ต่อเมื่อส่วน ที่ดีกว่าโดยธรรมชาติได้ส่วนที่เลวกว่าอยู่ภายใต้การควบคุม นี่ย่อม
เป็นการอันควรแก่การสรรเสริญ แต่กลับจะถือเป็นเรื่องอัปยศ
ถ้าเมื่อใดเพราะเหตุที่ชาติพันธุ์เลว หรือเพราะอยู่ในหมู่คนเลว ส่วน
ที่ดีกว่ากลับถูกกลืนด้วยจำนวนฝูงชน คนในสภาวะเช่นนั้นได้ชื่อว่า
ตกเป็นทาสของตนเองและไม่รู้จักพอประมาณ

### และอีกตอนหนึ่งว่า

...เป็นความจริงอีกเช่นกันว่า บรรดาความใครได้อยาก ความ รู้สึกสุขสำราญ และความรู้สึกเจ็บปวดนานัปการ จะพบได้ว่า เกิด ขึ้นส่วนใหญ่ในหมู่เด็กๆ สตรี และทาส และในหมู่ที่เหมากันว่า เสรีชน กล่าวคือในหมู่ฝูงชนชั้นต่ำ แต่ส่วนความต้องการแบบง่ายๆ และรู้จักพอประมาณ ซึ่งเกิดจากการไตร่ตรองพิจารณาโดยอาศัย เหตุผลและความเชื่ออันถูกต้องนั้น เราจะพบได้ในคนไม่กี่คน และ บรรดาคนที่ใฝ่ดีมาแต่กำเนิด และคนที่มีการศึกษาดีที่สุด ท่านเห็น ว่าสภาพการณ์เช่นนี้จะมีอยู่ในจักรภพของท่านหรือไม่ กล่าวคือ เป็น จักรภพซึ่งความต้องการของฝูงชนชั้นต่ำจะถูกควบคุมโดยความ ต้องการและปัญญาของคนส่วนน้อยที่ประเสริฐกว่า ด้วยเหตุฉะนี้ ถ้ารัฐใดจะได้ชื่อว่าเป็นนายของตนเอง และสามารถควบคุมความ รู้สึกสำราญและความต้องการต่างๆ ได้แล้ว นั่นก็เป็นรัฐของเรา 19

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Plato, *The Republic*, translated by F.W. Conford, (Oxford University Press, 1951), หน้า 121–122.

จากหลักการแบ่งชีดคั่นธรรมชาติของมนุษย์เช่นว่านี้เอง ในหนังสือเรื่อง Laws ภายหลังต่อมาเพลโดเสนอให้จัดตั้งองค์กรรัฐขึ้นเรียกว่า "คณะมนตรียามวิกาล" (Nocturnal Council) ซึ่งจะทำหน้าที่ตรวจตราควบคุมการประพฤติปฏิบัติของราษฎร

ข้อความดังกล่าวนี้พังคุ้นหูกันเป็นอย่างดี และกลิ่นอายของลัทธิ อำนาจนิยมของคำพูดนี้สะท้อนออกให้เห็นกันมาในประวัติศาสตร์ทุกยุค ทุกสมัย ที่แล้วมาเราให้ความกังวลสนใจในเรื่องจุดอ่อนและข้อขาดตก บกพร่องของลัทธิเสรีนิยม ตามแนวความคิดของกฎธรรมชาติและลัทธิ ธรรมชาติ ซึ่งแม้จะน่ายกย่องอย่างไรก็ตาม แต่ก็ปรากฏผลเป็นลัทธิปัจเจก นิยมอันแข็งกร้าว ซึ่งเป็นตัวก่อให้เกิดการสูญเสียเสรีภาพของมนุษย์ขยาย กว้างขวางยิ่ง ๆ ขึ้น โดยยังมองไม่เห็นวี่แววที่จะมีทางแก้ไขปัญหาได้เลย แนวความคิดอย่างเช่นของเพลโตก็สร้างปัญหาในลักษณะที่ต่างออกไปอีก แบบหนึ่ง พูดกันโดยทั่วไปแล้ว แนวความคิดแบบนี้เป็นเครื่องแสดงถึง ทัศนคติและอคติอันมีมาซ้านาน ซึ่งยากต่อการยอมรับได้ด้วยหลักเหตุผล แม้ว่าจะยังคงทรงอิทธิพลอยู่อย่างสูงและไม่ควรประมาทกัน แต่เมื่อ

ให้อยู่ในกรอบโดยเคร่งครัด (John Bowle, Western Political Thought, (London : Jonathan Cape, 1954), หน้า 57–58).

ที่น่าสนใจเป็นพิเศษสำหรับในที่นี้ก็คือว่า ในวงการพุทธศาสนาของไทยก็เริ่ม มีการเสนอแนะแนวการจัดระบบการปกครองไปในทำนองคล้ายคลึงกัน ดังตัวอย่าง ปาฐกถาธรรมซึ่งแสดงทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทยตอนหนึ่งที่ว่า

<sup>...</sup>ขอให้ธรรมะกลับมาเร็ว ๆ เถิด คือ พระเจ้ากลับมา มีพระเจ้า มีธรรมะ
แล้ว นายทุนซูดรีดก็เกิดขึ้นในโลกไม่ได้ คนมั่งมีจะกลายเป็นเศรษฐีใจบุญ...
คอมมูนิสด์ก็ไม่อาจจะเกิดขึ้นได้ หรือเกิดขึ้นแล้วก็ตายไปเอง เมื่อเป็นดังนี้
ปัญหาก็ไม่มี ปัญหามีเพราะว่าไม่มีใครช่วยให้ใครรู้จักพระเจ้า มีแต่ช่วยกัน
และกันให้เกิดกิเลส แล้วจึงมีกิเลสเต็มโลก ไม่มีธรรมะมาเป็นดวงวิญญาณแห่ง
ประชาธิปไตย...ธรรมกถาที่แสดงออกมาโดยลำดับก็เพื่อประโยชน์อย่างเดียวคือ
เพื่อธรรมะกลับมาก่อนแต่โลกาจะวินาศ...เอาพระเจ้ากลับมาเพื่อเอาธรรมะ
กลับมา ธรรมะใน 4 ความหมาย คือ ธรรมชาติ คือ กฎธรรมชาติ คือหน้าที่
ตามกฎของธรรมชาติ คือผลที่เกิดตามกฎธรรมชาติมาเป็นใหญ่ มาจากประชา–
ธิปไตย เมื่อเราจะได้รับผลอย่างไร อย่างน้อยก็ทำให้ต้องแปลงคำว่าประชา–
ธิปไตยกันเสียใหม่ หยุดแปลว่าประชาชนเป็นใหญ่อย่างหลับหูหลับตา จะมา

พิเคราะห์ให้ลึกซึ้งลงไปอีกทฤษฎีแบ่งแยกระหว่างส่วนที่เหนือกว่าและส่วน ที่ด้อยกว่านี้ ยังอาจนำมาใช้อางให้ดูว่าเป็นไปเพื่อส่งเสริมเสรีภาพได้เหมือน กัน เป็นแต่เพียงว่ามันกลายเป็นเรื่องของการสูญเสียเสรีภาพเพื่อแลก เปลี่ยนกับเสรีภาพ "ใหม่" หรือไม่ก็เพื่อจุดหมายปลายทาง "ขั้นสุดท้าย" ในอนาคตอันแสนไกล มันกลายเป็นเรื่องของความจำเป็น "โดยธรรมชาติ" หรือ "โดยประวัติศาสตร์" ที่ทุกคนจะต้องยอมให้ตนเองอยู่ภายใต้กลุ่ม ผู้ที่ประเสริฐกว่า หรือ 'ผู้ซึ่งรู้ดีกว่า' เพื่อว่าตนจะได้เป็นนายของตนเอง หรืออย่างที่รุสโชใช้ถ้อยคำวา มันเป็นเรื่องของความจำเป็นที่คน "จะต้อง ถูกบังคับให้เป็นเสรี" ทั้งหมดเหล่านี้ล้วนเป็นในนามของ "เหตุผลและความ เชื่ออันถูกต้อง" ความยุ่งยากที่เราเผชิญอยู่ทุกวันนี้ ซึ่งอาจจะมีอยู่ต่อไป อีกนานในอนาคต ก็คือว่า ปมแบ่งแยกส่วนที่เหนือกว่า—ส่วนที่ด้อยกว่า นี้เอง ได้กลายเป็นนิสัยเคยชินกันมาซ้านานทั้งในหมู่ "กลุ่มชนส่วนน้อย

แปลกันเสียใหม่ว่าประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่กว่าสิ่งใด...ให้ประโยชน์ของ ประชาชนเป็นใหญ่กว่าสิ่งใดแล้วนั่นแหละ คือตัวประชาธิปไตยที่แท้จริง อาดมา ขอยุติการแสดงปาฐกถาธรรมในวันนี้ด้วยการแสดงความหวังว่า เราควรจะมี ดำรวจศีลธรรมแบบของพระเจ้าอโศกมหาราช จะมีได้หรือไม่ ขอให้ช่วยกันคิดดู ถ้ามีไม่ได้ ก็เพราะว่าเราสนใจธรรมะกันน้อยเกินไป ถ้าเราสนใจธรรมะกันให้ มากเหมือนกับที่เราสนใจประโยชน์แล้ว มันก็ไม่ยากเลยในการที่ระบบธรรมะ จะกลับมาถึงขนาดที่ว่าเราจะมีดำรวจศีลธรรมแบบของพระเจ้าอโศกที่ สามารถเข้าไปตรวจได้ถึงในครัวในห้องน้ำว่ามันสะอาดหรือไม่ ใครปฏิบัติผิด หลัก...ก็จะได้แก้ไขว่ากล่าวตักเตือน ที่ตำรวจศีลธรรมช่วยให้ธรรมะกลับมาโดย เร็ว ธรรมะกลับมาแล้วก็มีธรรมะนั่นแหละเป็นดวงวิญญาณของประชาธิปไดย ทั้งของประเทศไทยและของโลกทั้งสิ้นเป็นที่แน่นอน...

(พุทธทาสภิกขุ, ปาฐกถาธรรมเรื่อง "ธรรมะในฐานะดวงวิญญาณแห่งประชา ธิปไตย" ทางวิทยุกระจายเสียงแห<sup>่</sup>งประเทศไทย เช้าวันอาทิตย์ที่ 16 กุมภาพันธ์ 2523 ตัวเน<sup>้</sup>นโดยผู้เขียนเอง). ผู้ประเสริฐกว่า" และในหมู่ "ฝูงชนผู้ด้อยกว่า" แล้วก็รวมทั้งในหมู่นักปฏิวัติ และนักต่อต้านด้วยเช่นเดียวกัน แต่โดยมาตรฐานทางพุทธศาสนาแล้ว ปมเช่นว่านี้เป็นส่วนหนึ่งของข้อจำกัดในทางส่วนตัวและส่วนสังคม ซึ่งก็คือ ทุกข์ที่มนุษย์จะต้องขจัดออกไป

จะอย่างไรก็ตาม สมมติฐานแบ่งแยกส่วนที่เหนือกว่าส่วนที่ด้อยกว่า เป็นการตั้งปัญหาเกี่ยวกับมรรคและผล ซึ่งมีความหมายอย่างสำคัญต่อ คุณค่าของบุคคลและความหมายของเสรีภาพ ตรงกันข้ามกับแนวความ คิดของเพลโตและของรุสโซ พุทธศาสนาให้ศรัทธาอยางที่สุดในความ สามารถที่จะบรรลุถึงความสมบูรณ์ของมนุษย์โดยไม่มีการแบ่งแยกในเรื่อง ของชนชั้น เชื้อชาติ และเพศ พุทธศาสนายังให้คุณค่าต่อคุณธรรมของ ความรู้จักพอประมาณ กล่าวคือทางสายกลาง แต่ที่แน่นอนก็คือพุทธ ศาสนาไม่ได้มองปัญหาในแง่ที่ส่วนหนึ่งของตัวเอง (วิญญาณ) เป็นนาย หรือทำการควบคุมอีกส่วนหนึ่ง พุทธศาสนามุ่งถึงการดับทุกข์เป็นมูลฐาน และการออกไปจากตัวตน ซึ่งจริงๆ แล้วเป็นเพียงอนิจจัง และดังนั้นจึง ไม่มีอยู่อยางแท้จริง ที่สำคัญยิ่งกวานี้ก็คือ การหลุดพ้นจากตัวตนเพื่อ แสวงหาตัวตนที่แท้จริงนั้น จะกระทำสำเร็จได้และบรรลุผลได้ก็แต่โดยความ พยายามและกรรมของแต่ละคนเอง โดยไม่จำต้องอาศัยการบังคับบัณชา หรือการควบคุมจากภายนอก หรือว่าราชาปราชญ์ของเพลโต หรือเจตจำนง ทั่วไปของรุสโซเหนือเจตจำนงของบุคคล อย่างมากที่สุดคนเราอาจต้อง การก็แต่เพียงการแนะแนวทางปัญญาความคิด หรือมรรคซึ่งมิได้ทำหน้าที่ อะไรมากไปกว่าชี้แนวทางเพื่อแสวงหาการพัฒนาความคิดจิตใจของตนเอง เท่านั้น<sup>20</sup> สิทธิบังคับไม่ว<sup>่</sup>าในรูปแบบใด เป็นที่รังเกียจสำหรับพุทธศาสนา

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> H.D. Lewis and R.L. Slater, *The Study of Religions: Meeting Points* and Major Issues, (Penguin Books, 1966), หน้า 67–69 และ 75; Ruth–Inge Heinze, *The Role of the Sangha in Modern Thailand*, (Taipei: The Orient Cultural Service, 1977), หน้า 42 และ 46.

แม้แต่คำสอนของพระพุทธเจ้าเองก็จะต้องไม่รับฟังกันง่าย ๆ หากแต่จะต้อง พินิจพิเคราะห์ดูด้วยความพยายามของตนเองตามแนวทางของเหตุผล กล่าวโดยสรุป หลักการพึ่งตนเองเป็นหัวใจของคุณธรรมของแต่ละบุคคล ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสย้ำไว้ในพระธรรมเทศนาสุดท้ายของพระองค์ว่า "จง เป็นประทีปส่องทางให้กับตนเอง จงเป็นที่พึ่งของตนเอง จงอย่าหาที่พึ่ง อื่นภายนอกให้แก่ตนเอง จงยืดมั่นพระธรรมเป็นที่พึ่งของตนเอง จงอย่า พึ่งผู้อื่นนอกจากตนเอง "21

ดังนั้นในทัศนะทางพุทธศาสนาแล้ว บุคคลจึงไม่ใช่เป็นเพียงมรรค วิธีหรือเครื่องมือของใครเท่านั้น จุดนี้จะทำให้เราเข้าใจถึงความหมายอัน ลึกซึ้งของหลักความเสมอภาค ถึงแม้ว่ามนุษย์เกิดมาจะมิได้ "เป็นเสรี" แต่ มนุษย์ก็เท่าเทียมกันในศักดิ์ศรีและสิทธิที่จะบรรลุถึงการหลุดพ้นหรือเสรี ภาพ จากแนวทัศนะเช่นนี้เท่านั้นที่เราจะได้ความหมายที่แท้จริงของวรรค แรกในอารัมภบทของปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนที่ว่า

โดยที่การยอมรับนับถือในศักดิ์ศรีอันติดตัวมา และใน สิทธิอันเทาเทียมกันและไม่อาจเพิกถอนได้ของบรรดาสมาชิกทั้ง ปวงในครอบครัวมนุษย์ เป็นรากฐานของเสรีภาพ ความยุติธรรม และสันดิสุขของโลก (เน้นโดยผู้เขียนเอง)

และทั้งบุคคลก็มิได้เป็นจุดมุ่งหมายในตัวเองเช่นกัน การเน้นถึง คุณธรรมของการพึ่งตนเองและกฎแห่งกรรม ไม่ได้หมายให้เป็นเช่นนั้นเลย ดังที่พระศรีสุทธิโมลีกล่าวไว้อย่างแยบคายว่า

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> มหาปรินิพพานสูตร คัดแปลจาก The Wisdom of Buddhism, อ้างแล้ว เชิงอรรถที่ 5, หน้า 93–94.

ถ้าแยกพุทธธรรมออกเป็น 2 ส่วน คือ สัจธรรมส่วนหนึ่ง
กับจริยธรรมส่วนหนึ่ง แล้วกำหนดความหมายขึ้นใช้ในที่นี้โดย
เฉพาะ โดยกำหนดให้สัจธรรมเป็นส่วนแสดงสภาวะ หรือรูป
ลักษณะตัวจริง และให้จริยธรรมเป็นฝ่ายข้อประพฤติปฏิบัติทั้งหมด
ก็จะเห็นว่าสัจธรรมในพุทธศาสนาย่อมหมายถึงคำสอนเกี่ยวกับ
สภาวะของสิ่งทั้งหลายหรือธรรมชาติ และความเป็นไปโดยธรรมดา
ของสิ่งทั้งหลาย หรือกฎธรรมชาตินั่นเอง ส่วนจริยธรรมก็หมายถึง
การถือเอาผลประโยชน์จากความรู้ความเข้าใจในสภาพและความ
เป็นไปของสิ่งทั้งหลาย หรือการรู้กฎธรรมชาติแล้วนำมาใช้ในทาง
ที่เป็นประโยชน์

ทั้งสองด้านของพุทธธรรมดังกล่าวนี้ ร่วมสรุปอยู่ในคำสอนของพระพุทธเจ้า ว่าด้วยอริยสัจ 4 ประการ อันแสดงถึงการศึกษาคิดคันเข้าไปถึงสถานการณ์ ของมนุษย์และการแก้ไขปัญหา กล่าวคือ ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ การดับทุกข์ และในที่สุดแนวทางหรือมรรคเพื่อนำไปสู่การดับทุกข์ อริยมรรค 8 ประการ ได้แก่ ความเห็นชอบ ดำริชอบ วาจาชอบ การกระทำชอบ เลี้ยง ชีพชอบ พยายามชอบ ระลึกชอบ และตั้งจิตชอบ อริยสัจ 4 ประการ และอริยมรรค 8 ประการ ทั้งหมดเหล่านี้โดยรากฐานเป็นเรื่องเกี่ยวข้อง กับความประพฤติชองมนุษย์ และเมื่อรวมไปถึงหลักคำสอนเรื่องไตรสิกขา 3 ประการ คือ การปฏิบัติศีล สมาธิ ปัญญาตามลำดับแล้วก็ประกอบ เป็นกรอบแนวทางที่แด่ละคนใช้ดำเนินชีวิตชองตนไปสู่การบรรลุเป้าหมาย อันได้แก่การรู้จักดัวดนที่แท้จริง

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> พระศรีวิสุทธิโมลี, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 9, หน้า 11 และดูประกอบหน้า 94– 95.

นี่คือกุญแจไขปัญหาเกี่ยวกับสัมพันธภาพระหว่างจิดใจกับการ กระทำที่พูดถึงไว้ในตอนต้น ๆ แทนที่จะพึ่งการควบคุมความประพฤติจาก ภายนอก ซึ่งเป็นลักษณะแนวทางของทั้งฝ่ายเสรีนิยมและฝ่ายเสมอภาคนิยม พุทธศาสนาเน้นหนักถึงความจำเป็นที่จะต้องมีการพัฒนากลไก ควบคุมภายใน<sup>23</sup> ความสามารถในการควบคุมภายในตนเองเป็นเงื่อน ปัจจัยสำคัญยิ่งยวดต่อการที่จะคิดค้นสร้างกลไกภายนอกและสถาบันอัน อาจจำเป็นต้องมีขึ้น ดังนั้น ในความหมายอันลึกซึ้ง เสรีภาพจึงไม่ใช่เป็น แต่เพียง "สิ่ง ๆ" หนึ่ง (ชีวิต สุขภาพ อิสรภาพ กรรมสิทธิ์ ฯลฯ) เท่านั้น เอง หากเป็นกระบวนชีวิตแบบรับรู้ ซึ่งช่วยขยายขอบเขตความคิดและจิด ใจของบุคคลให้กว้างขวางยิ่ง ๆ ขึ้นอยู่เสมอ <sup>24</sup>

ในความหมายที่เป็นมรรคสำหรับบุคคลแสวงแนวทางดำเนินชีวิต ไปสู่เป้าหมายดังกล่าวข้างต้นนี้เองที่พุทธศาสนาเข้าลักษณะเป็นจริยธรรม กล่าวคือ เป็นหลักการประพฤติปฏิบัติของมนุษย์อันแฝงอยู่ในความหมาย ที่แท้ของกฎแห่งกรรม ตรงกันข้ามกับที่มักเข้าใจผิดกันโดยทั่วไปว่า พุทธ ศาสนาสอนให้คนเราสนใจเฉพาะแต่เรื่องธุระและการหลุดพ้นของตนเท่า นั้น

โดยสาระแล้ว 'มรรค' เป็นแนววิธีที่บรรลุเป้าหมายอันหนึ่ง เมื่อเราพูดกันถึงเป้าหมาย จุดมุ่งหมาย ผล หรืออุดมการณ์ เราก็ เทากับพูดในอีกแบบหนึ่งถึงหลักการกระทำอันมีจุดมุ่งประสงค์ ซึ่ง ในทางพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่ได้มาจากการดำรงชีวิตร่วมกับคนอื่น ๆ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ruth-Inge Heinze, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 20, หน้า 41.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> H. V. Guenther, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 8, หน้า 42 และ 175–176. สำหรับ อรรถาธิบายที่ดีเยี่ยมเกี่ยวกับหลักไดรสิกขา ดูเพิ่มเติม พระศรีวิสุทธิโมลี, อ้างแล้ว เชิงอรรถที่ 9, หน้า 125–205.

และถูกกำหนดขึ้นภายในจิตใจโดยการอาศัยการเรียนรู้ จุดมุ่งหมาย
ที่แต่ละบุคคลพยายามบรรลุถึงความหมายทั้งในด้านส่วนบุคคล
หรือเฉพาะตัว และในด้านส่วนสังคมหรือวัฒนธรรม ความหมาย
ทั้งสองด้านส่งผลกระทบต่อกัน เพราะเหตุว่า ความหมายในด้าน
แรกไม่ได้เกิดขึ้นมาในสูญญากาศ หรือปราศจากเหตุอ้างอิงถึงการ
กระทำต่อกันทางสังคมแล้ว ความหมายด้านที่สองก็เกิดขึ้นจาก
บรรดาคนทั้งหลายที่ประพฤติปฏิบัติต่อกันนั่นเอง 25

ในด้านหนึ่ง พุทธศาสนาเน้นไว้เป็นหลักการในเรื่องความรับผิดชอบ ของบุคคลต่อบรรดากรรมและการกระทำของดน แม้ว่าจะเป็นกรรมและ การกระทำที่เกิดมาจากการกระทำที่เกิดมาจากตัวดนอันเป็นอนิจจังก็ดาม เพราะถึงจะเป็นตัวตนอันเป็นอนิจจัง แต่ก็ไม่ได้หมายถึงความไม่มีดัวดน เอาเสียเลยอย่างเด็ดขาด ดังที่เข้าใจกันในวงการศาสนาเองบางสำนัก หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับ สติปัฏฐานสูตร คงจะช่วยให้ความ กระจ่างในประเด็นข้อนี้ที่ว่า

ภิกษุพิจารณาเห็นกายในกายภายใน (= ของตนเอง) อยู่บ้าง พิจารณาเห็นกายในกายภายนอก (= ของคนอื่น) อยู่บ้าง พิจารณา เห็นกายในกายภายนอก (= ของคนอื่น) อยู่บ้าง พิจารณา เห็นกายในกายทั้งภายในและภายนอกอยู่บ้าง พิจารณาเห็นธรรม คือความเกิด ขึ้นและความเสื่อมสิ้นไปในกายอยู่บ้าง ก็แล เธอมีสติปรากฏชัดว่า 'กายมีอยู่' เพียงพอเป็นความรู้และพอสำหรับระลึกเท่านั้น แลเธอ เป็นอยู่อย่างไม่อางอิงอาศัยและไม่ยึดมั่นสิ่งใด ๆในโลก <sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> H.V. Guenther, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 8, หน้า 49.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> คัดจาก พระศรีวิสุทธิโมลี, อางแล้วเชิงอรรถที่ 9, หน้า 192.

แล้วก็ในอีกด้านหนึ่ง พุทธศาสนายังสอนให้คำนึงถึงความสัมพันธ์ ของบรรดากรรมและการกระทำของคนทั้งปวง ตลอดจนของชนชั้นและ ประชาชาติทั้งปวงซึ่งล้วนแต่จะต้องมีส่วนกระทบซึ่งกันและกัน ดังที่คริสมัส ฮัมฟรีย์ อธิบายไว้อย่างน่าฟังว่า

สิ่งทั้งปวง คนทั้งปวง และเหตุการณ์ทั้งปวงล้วนมีส่วน สัมพันธ์ต่อกัน และ 'ส่งผลแผ่กระจายระหว่างกัน' ชีวิตทั้งปวงเป็น อันหนึ่งอันเดียว แม้ว่ารูปแบบอันเสื่อมสลายได้มีอยู่มากมายด้วย กัน ไม่ว่า ชีวิต เช่นว่านี้จะเป็นที่เข้าใจว่าเป็นเช่นนั้นเช่นนี้ก็ได้ หรือ เป็นความว่างเปล่าก็ดี หรือเป็นแก่นสารของจิตใจก็ดี แต่ชีวิตก็คือ ปัจจัยร่วมสำหรับรูปแบบทั้งปวงอยู่นั่นเอง ดังนั้น รูปแบบทั้งปวง เหล่านี้จึงมีส่วนสัมพันธ์ต่อกันอย่างแนบแน่น ไม่ว่าจะมองดูถึงสิ่ง เชื่อมโยงในแง่เป็นความเป็นเหตุ ความเป็นผล กล่าวคือว่า เหตุ ทุกเหตุย่อมต้องมีผลกระทบรูปแบบอื่นๆ ทุกรูปแบบ หรือว่าในแง่ เป็นเรื่องของกรุณาธรรม...ซึ่งเกิดขึ้นจากเปลวไฟแห่งปัญญาในหัวใจ ของแต่ละคน ซึ่งรูจักชีวิตทั้งปวงว่าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน และ ประพฤติปฏิบัติไปตามความรูนั้น...<sup>27</sup>

จากที่กล่าวมานี้ ความหมายทางสังคมและการเมืองเป็นที่เห็นได้ ชัด กฎแห่งกรรมไม่ใช่เป็นเพียงเรื่องของความเป็นเหตุและความเป็นผล ของแตละบุคคลโดยเฉพาะ หากยังส่งผลกระทบไปถึงบรรดาเพื่อนมนุษย์ ชนชั้น และประชาชาติอื่น ๆอีกด้วย กล่าวอีกนัยหนึ่งเป็นผลกระทบต่อ มนุษยชาติทั้งมวล การกระทำก่อให้เกิดปฏิกิริยาในทำนองเดียวกัน การ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> คัดแปลจาก The Wisdom of Buddhism, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 5, หน้า 20–21.

ขูดรีดและการกดขี่ย่อมก่อให้เกิดการแข็งข้อ ต่อต้าน และการปฏิวัติ ลัทธิ มาร์กซิสต์ก็เช่นเดียวกับลัทธิเสรีนิยม ก่อนหน้านั้นก็มิได้อุบัติขึ้นมาใน สูญญากาศ แล้วลัทธิมาร์กซิสต์–เลนินิสต์ก็สร้าง "ชนชั้นใหม่" ขึ้นมาใน นามของ "เผด็จการของชนชั้นกรรมาชีพ" การทำการเหยียบย่ำอิสรภาพ ทางแพ่งและทางการเมืองในนามเสมอภาค ผลก็คือการแบ่งค่ายกัน ระหว่างเสรีนิยมและเสมอภาคนิยม และผลก็คือการละเมิดลิดรอนสิทธิ มนุษยชนและเสรีภาพจากทั้งสองค่ายไปทั่วโลก

ลักษณะความเป็นเอกภาพและสากลในสัมพันธภาพของมนุษย์ เป็น ที่ยอมรับโดยแจ้งชัดในแนวความคิดทางพุทธศาสนา นั่นก็คือสัมพันธภาพ ระหว่างกระบวนชีวิตภายในของบุคคลและคุณค่าทางสังคมในการแสวง แนวทางของตนเพื่อให้บรรลุถึงการรูจักตัวตนที่แท้จริง สิ่งที่พึงกระทำไม่ ใช่ว่าจะเป็นเพียงแต่ถือทัศนคติและประพฤติปฏิบัติตัวกันอย่างชนิดขอไป ทีเท่านั้น หากพึงตั้งใจอย่างจริงจังช่วยกันสรางเสริมประโยชน์ส่วนรวม แม้กระทั่งการปฏิบัติในเรื่องสัมมาสติหรือระลึกชอบ มีวัตถุประสงค์ทาง สังคมอย่างเห็นได้ชัด ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนสาวกของพระองค์ว่า

ภิกษุทั้งหลาย เมื่อรักษาตนก็ชื่อวารักษาผู้อื่น (ด้วย) เมื่อ รักษาผู้อื่นก็ชื่อวารักษาตน (ด้วย)

เมื่อรักษาตนก็ชื่อว่ารักษาผู้อื่นนั้นอย่างไร ด้วยการหมั่น ปฏิบัติ ด้วยการเจริญธรรม ด้วยการทำให้มาก อย่างนี้แล เมื่อรักษา ตนก็ชื่อว่ารักษาผู้อื่น (ด้วย)

เมื่อรักษาผู้อื่น ก็ชื่อว่ารักษาตนนั้นอย่างไร ด้วยขันติ ด้วย อวิหิงสา ด้วยความมีเมตตาจิต ด้วยความเอ็นดูกรุณาอย่างนี้แล เมื่อรักษาผู้อื่น ก็ชื่อว่ารักษาตน (ด้วย)

ภิกษุทั้งหลาย เมื่อคิดว่า 'เราจะรักษาตน' ก็พึงต้องใช้ สติ ปัฏฐาน เมื่อคิดว่า 'เราจะรักษาผู้อื่น' ก็พึงต้องใช้สติปัฏฐาน เมื่อ รักษาดนก็ชื่อว่ารักษาผู้อื่น(ด้วย) เมื่อรักษาผู้อื่นก็ชื่อว่ารักษาตน (ด้วย) <sup>28</sup>

ดังนั้น เป้าหมายอันสูงส่งเพื่อ "รู้จักดนเอง" จึงไม่ใช่เรื่องที่มุ่งแต่ ด้านเดียว หากแต่หมายถึงทั้งสองด้านควบคู่กันไป กล่าวคือ ชีวิตและฐานะ ของตนเองด้านหนึ่ง และของคนอื่นๆด้วยอีกด้านหนึ่ง ทั้งนี้โดยระลึกถึง เสมอว่า สิ่งทั้งปวงเป็นอนิจจัง เป็นของไม่เที่ยง การรู้จักดนเองนี้มีความ หมายมากกว่าคติแบบ "ประโยชน์นิยม" ซึ่งยึดถือหลักที่ว่า "ความสุขยิ่ง ใหญ่ที่สุดของคนจำนวนมากที่สุด อันเป็นหลักความคิดที่อิงอยู่กับความ รู้สึกชอบหรือไม่ชอบ อันเป็นของไม่จีรังยั่งยืนของแต่ละบุคคลเป็นใหญ่ นั่นก็คือ ความเพลิดเพลินยินดีและความเจ็บปวด อุดมการณ์ทางพุทธ ศาสนามุงที่จะเสริมสร้างแบบแผนความสัมพันธ์ทางสังคมอันตั้งอยู่บน<sup>ร</sup>าก ฐานของหลักศีลธรรมซึ่ง "เป็นผลและข้อสรุปจากความรู้ที่อาศัยรากฐาน ของเสรีภาพ<sup>,29</sup> สิ่งที่เป็นพื้นฐานของหลักศีลธรรมเช่นว<sup>่า</sup>นี้ก็คือ ทัศนคติ ที่มุ่งต่อการสร้างสรรค์ต่อกันและกันในความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลตาม หลักพรหมวิหาร 4 ประการ อันได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา แล้วก็ด้วยสดิปัญญาและความสามารถทางจิตใจที่จะรู้ และมองเห็นทะลุ ความจริงเกี่ยวกับชีวิตมนุษย์นี้เอง ที่เป็นเครื่องกำหนดความหลุดพ้นที่แท้ จริงของแต่ละบุคคลและคุณค่าที่เขามีร่วมอยู่ในสังคม ดังที่พระพุทธา-นศาสนีตอนหนึ่งยืนยันถึงหลักจริยธรรมในการอยู่ร่วมกันวา

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> มหาวรรค สังคยุตตนิกาย อ้างใน พระศรีวิสุทธิโมลี, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 9, หน้า 187.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> H.V. Guenther, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 8, หน้า 50.

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ธรรมอันหนึ่ง เมื่อเกิดขึ้นในโลก ย่อม เกิดขึ้นเพื่อประโยชน์สุขแห่งชนเป็นอันมาก เพื่อความต้องการ เพื่อ ความเกื้อกูล เพื่อความสำราญแห่งชนเป็นอันมากทั้งเทวดาและ มนุษย์ <sup>30</sup>

<sup>30</sup> เอกนิบาตคัมภีร์อิติวุตตกะ อางในพระธรรมเทศนาตอนหนึ่ง.



## ส่งท้าย

เราได้พิจารณาถึงเรื่องเสรีภาพและสิทธิมนุษยชนมาโดยอาศัย พื้นฐานจากทฤษฎีวิวัฒนาการเกี่ยวกับความก้าวหน้าและการหลุดพ้น ข้อเสนอแนะมีอยู่วาหลักความหลุดพ้นเป็นแนวความคิดที่สอดคล้องกับ จุดมุ่งหมายสูงสุดทางพุทธศาสนา พุทธศาสนิกชนไม่ได้มองคุณค่าของ มนุษย์เพียงในแง่ของการอยู่รอดเพื่อการอยู่รอด ซึ่งในตัวเองแล้วก็ไม่ได้ ทำให้มนุษย์แตกต่างไปจากสัตว์อื่น ๆ เทาใดนัก ทั้งสองแนวความคิดต่าง ให้ความหมายอันสร้างสรรค์ในแง่จุดประสงค์ในวิวัฒนาการของมนุษย์ กล่าวคือ ความก้าวหน้าและเสรีภาพ ข้อแตกต่างระหว่างสองแนวความ คิดต่างกันในเชิงระดับมากกว่าที่จะถือเป็นคนละประเภท แต่กระนั้นก็เป็น ความแดกต่างที่สำคัญขั้นมูลฐานทีเดียว หลักความหลุดพ้นเป็นเรื่องเกี่ยว ข้องกับการหลุดพ้นของมนุษย์จากแอกของพลังธรรมชาติ และ (เช่นเดียว กับพุทธศาสนา) จากแอกอำนาจครอบงำของมนุษย์ เพียงแต่ว่าหลัก ความคิดเกี่ยวกับวิวัฒนาการของสังคมมองเห็นปัญหาเรื่องอำนาจครอบ งำของมนุษย์ในเชิงของการขัดแย้งระหว่างบุคคล กลุ่มชน ชนชั้น เชื้อชาติ รัฐ ประชาชาติ ฯลฯ ในทางสังคมศาสตร์สมัยใหม่นี้ก็คงมองปัญหาไป

ในแนวทำนองเดียวกันนี้ แต่พุทธศาสนากาวออกไปไกลกว่าและลึกซึ้ง กว่า เข้าไปถึงโลกภายในของมนุษย์เอง กล่าวคือ มองเข้าไปถึงบัญหาของ ความหลุดพนจากตัวดนอันเป็นอนิจจังไปสู่ตัวตนที่แท้จริง ข้อเสนอแนะ ยังได้มีอีกด้วยว่า แนวการมองบัญหาแบบพุทธศาสนาน่าอย่างยิ่งที่จะนำ มาใช้ผสมผสานไปกับกรอบความคิดในการศึกษาค้นคว้าทางสังคมของเรา ต่อไป

บทความนี้ยังได้กล่าวถึงกระแสความคิดสำคัญๆ บางประการที่ เกี่ยวกับปัญหาเสรีภาพและสิทธิมนุษยชน กล่าวคือ ทฤษฎีกฎธรรมชาติ และแนวความคิดแบบฉบับของเพลโตเรื่องชนชั้นผู้เป็นนายหรือผู้ปกครอง เป็นที่สังเกตว่า แนวทางของทฤษฎีเหล่านี้บรรลุสำเร็จเป็นอย่างดียิ่งใน การส่งเสริมให้เกิดการขูดรีดและการครอบงำของมนุษย์ต่อมนุษย์ด้วยกัน เอง สำนักกฎธรรมชาติดูจะไปด้วยกันได้กับทางพุทธศาสนาที่ให้ความ เชื่อและศรัทธาในตัวคนในฐานะเป็นบุคคล หากแต่สำนักกฎธรรมชาติมี จุดเริ่มต้นโดยอาศัยความจริงแต่เพียงบางส่วนเกี่ยวกับธรรมชาติมนุษย์ บทความนี้ยังชื้อีกด้วยว่า พุทธศาสนาอาจเติมช่องโหวนี้ได้ และโดยเฉพาะ อย่างยิ่งพุทธศาสนาก็มีจุดมุ่งประสงค์และหลักศีลธรรมทางสังคมอันแจ้งชัด ซึ่งไม่ได้เพียงแต่อาศัยอิงอยู่กับสัญชาตญาณของความใครได้อยากและการ ทำลายอย่างที่ถือกันในสำนักกฎธรรมชาติ หากแต่โดยสาระแล้ว ตั้งอยู่ บนหลักฐานของท่าทีและทัศนคดิเพื่อประโยชน์ส่วนรวมของคนเรา อันเป็น ผลเกิดจากการหลุดพ้นของตนเองโดยอาศัยความรู้ 31

ถึงตอนนี้ ผู<sup>้</sup>อานคงคิดตั้งคำถามอยู่ในใจว่า จริง ๆ แล้วเรากำลังพูด กันถึงเรื่องเดียวกัน คำนิยามเรื่องเสรีภาพและสิทธิมนุษยชนอย่างเดียวกัน หรือเปล่า? คำตอบดูจะเป็นทั้งใช่และไม่ใช่ ที่ว่าไม่ใช่เพราะสำนักความ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Hajime Nakamura, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 10, หน้า 26; H.D. Lewis and R.L. Slater, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 20, หน้า 171–175.

คิดต่างๆ ต่างก็มองเห็นปัญหาในระดับและในแนวทางที่ต่างกันออกไป บางอยาง เช่น สำนักกฎธรรมชาติมองเห็นคนและพฤติกรรมของคนตาม ที่ปรากฏมา แล้วก็ถือเอาว่าเป็นความจริงเช่นนั้น บรรดานักสังคม "ศาสตร์" ทุกวันนี้ก็จัดอยู่ในประเภทแบบนี้เช่นเดียวกัน หากแต่ว่าโดยรากฐานแล้ว มันเป็นทัศนะแบบหยุดนิ่งเกี่ยวกับธรรมชาติและปัญหาของมนุษย์ ดังเช่น ที่เห็นกันในแนววิธีศึกษาแบบโครงสร้างหน้าที่ แนววิธีเช่นนี้ก็นับว่าเป็น อันตรายอยู่แล้วในประเทศที่มี "ประเพณีเสรีนิยม" ครั้นเมื่อนำมาใช้อย่าง งู ๆ ปลา ๆ ในประเทศโลกที่สาม จึงเท่ากับเป็นการช่วยเสริมพลังและทัศนะ ท่าทีทางปัญญาความคิดแบบถอยหลังเข้าคลองหนักขึ้นไปอีก แต่ว่านี่ก็ เป็นทางออกที่ง่ายและสะดวกที่สุดสำหรับระบบวิธีการศึกษาที่เรียกกันว่า "แบบทดลองสังเกต" และ "แบบพฤติกรรม" นอกจากนี้ยังมีพวกอื่น ๆอีก จำนวนมากที่เข้าอยู่ในประเภทสำนักความคิดยกย่องชนชั้นผู้เป็นนายของ ทั้งฝ่ายขวาจัดและฝ่ายซ้ายจัด ซึ่งต่างก็อ้างถึงแนวความคิดที่นิยมการ เปลี่ยนแปลงเกี่ยวกับคนและประวัติศาสตร์ และมองปัญหาของเสรีภาพ ของมนุษย์อย่างสว่างไสวไกลออกไปในอนาคต แต่ครั้นแล้วจะรู้ตัวหรือ ไม่รู้ตัวก็ตาม พวกเหล่านี้กลายเป็นพลังที่กดมนุษยชาติลงเป็นทาสอย่าง เบ็ดเสร็จเด็ดขาดในทุกวันนี้

แต่คำตอบก็ยังอาจเป็นว่า \*ใช่\* ได้เหมือนกัน ถ้าหากเป็นที่ยอมรับ กันว่าทัศนะที่แตกต่างกันเป็นเพียงส่วนต่าง ๆ ของเรื่องราวส่วนรวมทั้งหมด เรื่องนี้ก็เปรียบเสมือนนิทานในพุทธศาสนาเรื่องพวกคนตาบอดคลำช้าง คือว่า

คนๆ หนึ่งให้คลำถูกหัวของข้าง อีกคนหนึ่งคลำถูกหู ส่วน อีกคนต่อๆ ไปเป็นงา งวง เท้า หลัง หาง และขนปลายหาง แล้วก็ บอกแต่ละคนว่านั่นคือซ้าง แล้วคนเหล่านั้นก็เริ่มทะเลาะกัน ต่าง เถียงกันว่า ใช่บ้าง ไม่ใช่บ้าง 'ซ้างไม่เป็นอย่างนั้น' 'ไม่ชิ ซ้างเป็น อย่างนั้น' เป็นไปเช่นนั้น จนกระทั่งต่างเข้าชกต่อยกันเพราะเรื่องข้าง นั้นเอง...

เช่นเดียวกันกับพวกแบ่งค่ายต่าง ๆ เหล่านั้น ซึ่งเป็นนักจรจัด ดาบอด ไม่เห็นอะไร ไม่รู้จักความจริง แต่ต่างฝ่ายก็เถียงคอเป็นเอ็น ว่าเป็นอย่างนั้น ๆ 32

ซึ่งก็เช่นเดียวกับทัศนะของค่ายต่าง ๆ เหล่านั้น ในเรื่องของสิทธิ เสรีภาพและมนุษยชนในขณะนี้เอง อุดมการณ์สิทธิมนุษยชนต้องประสบ เคราะห์กรรมมีอันเป็นไปมาข้านานแล้ว เพราะพวกที่มีความคิดความเข้า ใจอันคับแคบ และแบ่งค่ายต่าง ๆ กัน ทั้งนี้โดยไม่ต้องพูดถึงพวกที่มุ่งแต่ จะเป็นปฏิบักษ์อย่างเหี้ยมเกรียมต่อความก้าวหน้าและศักดิ์ศรีของมนุษย์ พุทธศาสนาเสนอความพยายามในการสร้างเสริมแนวความคิดและความ เข้าใจเพื่อที่จะได้มองเห็นความจริงส่วนรวมทั้งหมด เพื่อชี้แนวทางเดินไป ตามความเป็นจริงนั้น พุทธศาสนาไม่ได้มองชีวิตแบบปล่อยตามยถากรรม หากแต่มองออกไปใกลกว่าสิ่งที่ปรากฏให้เห็นว่าเป็นธรรมชาติและลักษณะ นิยมชมชอบของมนุษย์ กล่าวคือ โดยมองลึกเข้าไปถึงศักยภาพอันสร้าง สรรค์ภายในตัวคน ดั้งแต่จากขั้นตอนแรกถึงขั้นตอนสุดท้ายของการแก้ ปัญหาของมนุษย์ ซึ่งทั้งหมดเหล่านี้ประกอบเป็นขอบเขตและความหมาย ของความหลุดพ้นของมนุษย์และสิทธิมนุษยชน

ด้วยแนวความเข้าใจดังกลาวมานี้ บทความนี้นับเป็นความพยายาม ส่วนเล็กๆ อันหนึ่งภายใต้ข้อจำกัดทั้งในด้านเนื้อที่และภูมิรู้ของผู้เขียนเอง ในอันที่จะคิดค้น แสวงหาความหมายและจุดประสงค์ที่แท้จริงของพุทธ ศาสนาจากแง่ของมนุษยชาติสากล ซึ่งต่างจากการมองจากแง่ที่เป็นสถาบัน ศาสนาของรัฐ แล้วการเสนอเรื่องนี้ก็ไม่ใช่เป็นเพียงการสดุดีศาสนาอันยิ่ง

<sup>32</sup> คัดแปลจาก The Wisdom of Buddhism, อางแล้วเชิงอรรถที่ 5, หน้า 82.

ใหญ่นี้ ซึ่งเป็นที่เข้าใจกันในฐานะที่เป็นมรรควิธีหนึ่ง ไม่ใช่ข้อกำหนดทาง ลัทธิ ซึ่งมักจะมุ่งเสริมแต่ศรัทธาที่ลุ่มหลงและไสยศาสตร์ ตลอดจนความ คลั่งชาติให้อยู่เหนือสัจธรรม วิชชาปัญญา และการรู้แจ้งเห็นจริง ความ หลุดพ้นและสั้นติสุขของมนุษย์ และเพราะฉะนั้นความก้าวหน้าเป็นหัวใจ แต่ถึงอย่างไรก็ดี ในที่สุดแล้วพุทธศาสนา ของพทธศาสนาโดยตลอด ปล่อยให้เป็นเรื่องของการเลือกของแต่ละคนเองว่า จะเลือกเดินในแนวทาง ของเหตุผลและศักดิ์ศรีด้วยความกล้าแข็งและมานะอดทน หรือว่าจะแยก ไปสู่ทางเดินของความเขลาและผลประโยชน์แบบตาบอด เสรีภาพในการ เลือกเช่นนี้อาจถือได้ว่าเป็นทั้งจุดแข็งและจุดอ่อนในพุทธศาสนา แต่นี่ก็เป็น เรื่องของทั้งจุดออนจุดแข็งที่มีอยู่ในธรรมชาติมนุษย์เรานั้นเอง ซึ่งถูกทำให้ เลวรายลงไปจากการเปลี่ยนแปลงให้ทันสมัย และการพัฒนาที่ผิดทิศทาง มาแด่อดีด ถึงกระนั้นก็ตาม พุทธศาสนาก็ยังพยายามมองคนในแง่ดีอยู่ เสมอ สำหรับความใฝ่ในความดีและเมตตาธรรมซึ่งจะโน้มน้ำวคนให้ไปสู่ ในแนวทางที่ถูกต้อง ตามความเป็นจริงแล้ว ความรู้สึกในแง่นี้ดูเหมือน จะเป็นที่เห็นพ้องต้องกันเป็นจำนวนมากขึ้น ๆ ในหมู่คนที่ต่อสู้เพื่อเสรีภาพ แต่ในการที่จะทำให้การต่อสู้เกิดความหมายและสร้างเสริมอย่างแท้จริง กล่าวคือ ต่อสู้ "ด้วยสติปัญญาที่จะรู้จักว่าจะทำการต่อสู้เพื่อเสรีภาพอย่าง ไรโดยไม่พลอยเป็นการทำลายเสรีภาพไปด้วยในขณะเดียวกัน" นั้น ก็ จำต้องเลือกแนวทางกัน และในการเลือกนี้ สิ่งแรกที่มาก่อนสิ่งอื่นใดก็ คือ จะต้องมีการยอมรับในคุณค่าสูงสุดของมนุษยชาติ แทนที่จะเป็นคุณ ค่าสูงสุดของวัตถุสิ่งของ ซึ่งโดยส่วนใหญ่กลับมาเป็นเครื่องจองจำจิตใจและ การกระทำของมนุษย์ในยุคอุตสาหกรรมและเทคโนโลยีในสมัยปัจจุบันนี้

มนุษยชาติ! คำ ๆ นี้ช่างเป็นคำเรียกยิ่งใหญ่เสียจริง ๆ แต่ก็คลุมเครือ และเอามาใช้กันในทางที่ผิดกันเสียโดยมาก ขึ้นอยู่กับว่าเราจะมองเห็นและ เข้าใจกันอย่างไรเท่านั้น เราจะมองเห็นความหมายของมนุษยชาติแต่เพียง เป็นหน่วยปริมาณอย่างหนึ่งอย่างที่มักจะพูดกันถึงหน่วยรวมของเชื้อชาติ หรือประชาชาติต่าง ๆ เท่านั้นหรือ? ทัศนะแบบนี้ก็คงจะเห็นดีเห็นงามไป กับการแบ่งแยกและการเลือกปฏิบัติระหว่าง 'คนกลุ่มน้อยที่ประเสริฐกว่า" และ 'ฝูงชนกลุ่มใหญ่ที่ด้อยกว่า' ตามความหมายแบบของเพลโต และ เพราะฉะนั้นก็ย่อมจะเห็นดีเห็นงามไปด้วยกับอำนาจครอบงำของมนุษย์ ต่อมนุษย์ด้วยกันตลอดไป แต่โชคร้ายที่ว่าในยุคอุตสาหกรรมและเทคโนโลยี เดียวกันนี้เอง การแบ่งแยกและการครอบงำดังกล่าวหมายถึงว่า จะต้อง เกิดการขัดแย้ง ความวุ่นวาย และการรุนแรง ไม่ว่าจะเป็นในทางใดก็เป็น อันตรายต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์และสังคมด้วยกันทั้งสิ้น ดังนั้น จึง จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมีแนวความคิดที่เข้ากับภาววิสัยให้มากขึ้นเกี่ยวกับ มนุษยชาติ ดังที่เช่นที่ ศาสตราจารย์ มาซาโอะ อาเบ (Masao Abe) แห่งมหาวิทยาลัยนารา เกียวโด ให้ความกระจ่างในเรื่องนี้ไว้ว่า

สิ่งสำคัญสูงสุดในบัจจุบันนี้คือ จะต้องรำลึกและเข้าใจ "มนุษยชาติ" ในฐานะเป็นหลักความคิดเชิงคุณภาพ เราจะต้องเข้า ใจมนุษยชาติในฐานะเป็นหน่วยอันหนึ่งอันเดียวกัน มีชีวิต และมี สำนึกในตนเอง เพราะถ้ามิฉะนั้นแล้ว เราไม่อาจจะเอาชนะการ ขัดแยงระหว่างประชาชาติซึ่งเรากำลังเผชิญอยู่ และเราไม่อาจจะนำ สันติสุขมาสู่โลกได้ ถ้าไม่ทำเช่นนั้น เราจะไม่อาจสร้างสรรค์สังคม มนุษย์ที่ลึกซึ้งและอุดมสมบูรณ์แผ่ช่านไปด้วยเสรีภาพของบุคคล และลักษณะเฉพาะพิเศษของบรรดาเชื้อชาติและวัฒนธรรมต่าง ๆ และเป็นที่ ๆ คนทั้งปวงดำรงชีวิตอย่างผสานกลมกลืน 33

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Masao Abe, "Sovereignty Rests with Mankind," บทความซึ่งยังไม่ได้ดี พิมพ์, หน้า 23.

นี้เองคือแนวทางของเหตุผลอันเป็นแบบฉบับของพุทธศาสนา ภารกิจในการรำลึกและเข้าใจ "มนุษยชาติ" ในแง่เป็นหลักความคิดเชิง คุณภาพไม่ใช่สิ่งที่ทำกันได้ง่ายอย่างแน่นอน ข้อเรียกร้องทางปรัชญาของ ศาสตราจารย์อาเบอาจจะมีจุดอ่อนแบบเดียวกันกับหลักความคิดของ ชูมาคเกอร์ (Schumacher) ในเรื่องเศรษฐกิจแบบพุทธ ซึ่งมีผู้โต้ว่า "มีจุด อ่อนตรงที่ว่าเป็นแนวความคิดที่อาศัยการแปลความหมายอุดมการณ์ทาง พุทธศาสนาเอาเสียมากกว่าจะอิงความรู้เกี่ยวกับประสบการณ์จริงๆ ของ บรรดาผู้ถือศาสนาพุทธเอง ซึ่งจะต้องปรับอุดมการณ์เหล่านี้ให้เข้ากับการ กระทำในทางปฏิบัติ"34 ก็อาจเป็นเช่นนั้นจริง แต่โดยประวัติศาสตร์และ แม้ในขณะนี้เอง นี่ก็เป็นปัญหาทางสองแพร่งที่เกิดขึ้นไม่ว่าสำหรับอุดม-การณ์ใดๆ ก็ตามที่ให้ความสนใจเกี่ยวข้องกับปัญหาของการเปลี่ยนแปลง ทางสังคม ซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อฟื้นฟูและส่งเสริมการยอมรับนับถือศักดิ์ศรี ของมนุษย์และสิทธิมนุษยชน ข้อเท็จจริงยังมีอีกว่า อย่างน้อยที่สุด พลัง ทางปัญญาความคิดและจิตใจของอุดมการณ์นี้กำลังเกิดขึ้นและเติบโตขึ้น และในยามที่มีปัญหาช่องว่างและความเหลื่อมล้ำด่ำสูงอันกำลังขยายกว้าง ขวางขึ้น ปัญหาความขัดแย้งและการใช้กำลังรุนแรงอยู่ในปัจจุบันนี้ ข้อ เรียกร้องทางจิตใจเช่นนี้น่าจะเป็นเครื่องสังวรเป็นอย่างดีสำหรับบรรดา อภิสิทธิ์ชนและผู้มั่งมีทั้งหลาย ที่จะต้องคิดอ่านริเริ่มการต่างๆ ขึ้นตามแนว ทางของเหตุผลและความก้าวหน้า โดยเฉพาะอย่างยิ่งคนเหล่านื้อยู่ในฐานะ ที่ดีที่จะทำการเรียกร้องที่เห็นการณ์ใกลเพื่อให้ "การหยุดยั้งความไม่เสมอ ภาค<sup>,35</sup> บังเกิดขึ้นมาโดยสันติวิธี นี่ก็อีกเช่นกัน เป็นเรื่องของการเลือก ทางของมนษย์ แต่นอกเหนือไปจากการคิดอ่านและการกระทำในด้าน

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Charles F. Keyes, 'Buddhist Economics in Practice,' Visakha Puja, Annual Publication of The Buddhist Association of Thailand, B.E. 2522, หน้า 19.

<sup>35</sup> C.G. Weeramantry, อ้างแล้วเชิงอรรถที่ 2, หน้า 10-11.

เศรษฐกิจและการเมืองแล้ว หนทางที่แท้จริงและในระยะยาวที่จะไปสู่การ รำลึกและเข้าใจมนุษย์ในแง่เป็นหลักความคิดเชิงคุณภาพก็ดี และสดิปัญญา ที่จะรู้ว่าจะทำการต่อสู้เพื่อเสรีภาพอย่างไร โดยไม่พลอยเป็นการทำลาย เสรีภาพไปด้วยในขณะเดียวกันก็ดีนั้น ย่อมชี้ไปถึงความสำคัญของการ ศึกษาเป็นเรื่องแรก และในข้อนี้ได้มีการแสดงออกอย่างชัดแจ้งในปฏิญญา เกียวโด จากการประชุมระหว่างประเทศของผู้นำทางวิทยาศาสตร์และ ศาสนาเมื่อเร็วๆ มานี้ ตอนหนึ่งว่า

การเปลี่ยนแปลงขั้นรากฐานในระบบการศึกษาบัจจุบันเป็น สิ่งจำเป็น เพื่อให้เด็กๆ เกิดความรับผิดชอบยิ่งๆ ขึ้นต่ออนาคต เพื่อจุดมุ่งหมายในข้อนี้ เราขอเรียกร้องว่าการศึกษาควรตั้งอยู่บน คุณค่าที่แท้จริง ซึ่งเน้นศักดิ์ศรีและความเท่าเทียมกันของมนุษย์ การเคารพต่อชีวิตและธรรมชาติ และการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน ของสรรพสิ่งทั้งปวง คุณค่าทางศาสนาควรได้รับการบรรจุอยู่ใน การสอนในส่วนที่จะเป็นไปได้ 36

พุทธศาสนาอาจมีส่วนส่งเสริมได้อย่างแน่นอนสำหรับจุดมุ่งประสงค์ อันสร้างสรรค์ทางการศึกษาและวัฒนธรรมเช่นว่านี้ แต่ในเรื่องนี้มีประเด็น หนึ่งที่จะต้องให้เป็นที่กระจางชัดกันในฐานะเป็นศาสตร์ของการดำรงชีวิต

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> International Conference of Scientists and Religious Leaders: Proceedings, (Tokyo: Kyo Bun Kwan, 1979), หน้า 1.

จุดเน้นทำนองเดียวกันถึงความสำคัญของการศึกษาใน Gotemba Declaration ซึ่งรับรองในที่ประชุม The First Pacific Regional Conference of Amnesty International, Tozonso, Japan, 2–5 June, 1976; ปฏิญญาซึ่งรับรองในที่ประชุม Seminar of Human Rights Working Groups, Asia Forum for Human Rights, Hong Kong, 23–30 April, 1978.

พุทธศาสนามุ่งอยู่เสมอที่จะแสดงสัจธรรมสากลเกี่ยวกับชีวิตและการดำรง อยู่ และบัญหาของมนุษย์ โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อความหลุดพ้นและความ กาวหน้า แต่ด้วยเจตนารมณ์แห่งเสรีภาพและขันติธรรม โดยแท้จริง พุทธศาสนาไม่ปรารถนาจะดั้งตนเป็นศาสนาเหนือศาสนาหรือรวมศาสนา และ บทความนี้ก็ไม่ได้หมายที่จะกระทำเช่นนั้นด้วย ทั้งด้วยเจตนารมณ์ทาง พุทธศาสนาเช่นกัน เราจะต้องระวังไม่ทำตัวเราเองให้กลายเป็นเจ้าลัทธิ แบ่งแยก หรือเป็น "นักจรจัด ตาบอด ไม่เห็นอะไร ไม่รู้จักความจริง" ขึ้น มาอีกประเภทหนึ่ง กล่าวโดยย่อ พุทธศาสนาโดยรากฐานชี้แนวทางสาย กลางระหว่างเอกภาพและความแตกต่างหลากหลาย ซึ่งประกอบกันเป็น มนุษยชาติที่แท้จริง และซึ่งจะต้องเป็นที่ยอมรับนับถือกัน ดังที่ โจเซฟ เอ็ม. กิดะกาวา (Joseph M. Kitagawa) กล่าวเดือนใจเราไว้ว่า

...โดยรากฐานแล้ว ศาสนาทั้งปวงล้วนมุ่งไปในเรื่องการดำรง ชีวิตของมนุษย์ด้วยกันทั้งนั้น และในฐานะเช่นนั้น ทุกศาสนาต่าง ให้ความสนใจร่วมกันกับเรื่องมนุษยชาติสากล ถึงกระนั้นก็ตาม ศาสนาทั้งหลายก็จะด้องมุ่งถึงเรื่องการดำรงชีวิตของมนุษย์ ไม่ใช่ ในเชิงนามธรรม แต่เป็นเรื่องของคนในสังคมและวัฒนธรรมหนึ่งโดย เฉพาะ ด้วยความเชื่ออย่างแน่วแน่วามนุษยชาติหนึ่งมีแนวทางเป็น ไปได้ต่างๆ นานัปการภายในตนเอง ซึ่งอาจเกิดขึ้นได้ในรูปแบบ ต่างๆ ในประวัติศาสตร์ของบรรดาสังคมและวัฒนธรรม รูปแแบบ ของสังคมและวัฒนธรรมทั้งหมดเหล่านี้จะต้องได้รับการยอมรับ นับถืออย่างจริงจัง ยิ่งกว่านั้น ศาสนาทั้งปวงไม่ว่าแนวทางจะมี

<sup>37</sup> Joseph M. Kitagawa, "Religion as a Principle of Integration and Cooperation for a Global Community", International Conference of Scientists and Religious Leaders, อางแลวเชิงอรรถที่ 36, หนา 84–85.

ลักษณะเป็นสากลเพียงใดก็ตาม ย่อมมีฐานะทางสังคมของตนเอง กล่าวคือ ประชาคมทางศาสนาซึ่งแต่ละประชาคมต่างมีลักษณะ เฉพาะของตนเอง <sup>37</sup>

และก็เช่นเดียวกัน ด้วยเจตนารมณ์แห่งเสรีภาพและขันดิธรรมเช่นว่านี้ ที่เป็นจุดหมายของการเสนอบทความนี้

# Buddhism and Human Rights





### Preamble\*

Religion has come into existence as a result of the human struggle to solve the basic problem of life, that is, human suffering. "If there were no birth, decay and death," the Buddha says, " the Enlightened One would not have arisen in the world and his teachings would not have spread abroad." He also proclaims again and again that a Buddha arises in the world for the good and happiness of the many, out of compassion for the world, for the benefit, for the advantage and for the happiness of gods and men. This is the same with the preaching of the Dharma, the lastingness of the Buddha's dispensation and the solidarity of the Sangha. Just as the worth of medicine lies in the cure of the disease, so the value of religion is ascertained by its efficacy in the alleviation and elimination of human suffering.

\*The English text in this volume has received editorial assistance from Yeshua Moser-Puangsuwan

49

Broadly speaking, when a religion helps people to live together in peace and helps the individual to be at peace with himself, it can be said to have fulfilled its functions. However, that is still a vague picture of religious functioning. The picture will become clearer only when we look deeper to see what outlook the religion has on man and suffering, and how it functions to relieve or get rid of that suffering.

All men are born equal, but only in some respects. In many other respects, no man is born equal to any other man. Man's mistreatment of, or wrong attitude towards, this equality and unequality has given rise to all kinds of problems, from the social to the spiritual ones.

According to Buddhism, all men are equal in that they are all subject to the same law of nature. All are subject to birth, old age and death. The law of Karma is binding on everyone. Everyone reaps what he sows and the world keeps manifesting the Karma activities contributed to by everyone.

Humans are the most trainable or educable of beings, and have the potentiality of self-perfection by which a life of freedom and happiness can be realized. In order to attain this perfection, human beings have to develop themselves physically, morally, psycho-spiritually and intellectually. Right development of oneself leads naturally and by necessity to self-perfection. This is the law of the Dharma, of which the law of Karma in turn forms a part and wherefrom the latter is derived. By this law, every individual should be free, if not provided with the opportunity, to develop himself so that his potentiality can unfold itself and work its way towards perfection. Ideally, all conditions, both social and natural, should be made favourable to, and all kinds of help should be provided for, the self-development of every individual. As Buddhism fundamentally believes in this potentiality of human beings, and

sets the perfection of freedom and happiness as the goal to be achieved by every individual, freedom of self-development and the encouragement of opportunities for it become a foundation of the Buddhist ethics. In other words, every individual has the right to self-development. Hence, the Buddha's repeated teachings on the refutation of the caste system of the Hindus, and his stress on the equality of men of all classes before the law to Karma and, ultimately, under the law of the Dharma. The Buddha's standpoint is that good life is open to everyone and the highest truth is a common treasure claimable by everybody; there can be no restriction because of castes or classes. Moreover, he teaches that the goal of freedom is to be reached by the means of freedom, and that happy means leads to happy ends.

If the right to self-development is denied or restricted, it is right to struggle for it. If help and favourable conditions are not provided for it, it is good to make exertion towards the encouragement of the same. However, there are some words of caution. Every human being has that right to self-development and, thus, to freedom and happiness, is an imperative of the ethics which is based on the law of the Dharma. This law enjoins that a man be sincerely free to do what is right, and the process will work out itself a corresponding result. This requires that one should act out of a wholesome motivation. If he is to struggle, he should do it for the sake of the Dharma, that is for the good and the righteous, out of love and compassion. Not for personal gains or from any selfish motives, nor out of greed or hatred. Only in this way can man attain a righteous goal, achieving freedom without frustrating the freedom of his fellow-beings and winning happiness without inflicting more suffering on the world. Otherwise, the struggle to secure human rights for some can become an act of appropriating the human rights of others. By knowledge of, and practice in

Preamble 51

accordance with the law of the Dharma, man can fulfill the basic requirement of, "the intelligence in knowing how to wage the struggle for freedom without destroying it in the process."

In the present study, the issue of human rights is dealt with in the context of, and as subordinate to, freedom. Professor Saneh Chamarik, its author, has delineated how important the place of freedom is in Buddhism, and how the path to freedom pointed out by the Buddha can lead to the right manifestation of human rights, avoiding the dead end of mere material interests and transcending the confines of the craving self. The work is an example of how Buddhism can be presented in such a way as to speak meaningfully to the world of today. Such pioneer works are needed in the various fields of human activities and academic disciplines through which Buddhism can prove itself a true guide and real help in the solution of problems or in the eradication of suffering of modern man.

Phra Rajavaramuni (Payutto) October 12, 1982

# Buddhism and Human Rights<sup>1</sup>

It is important for those of us who love freedom to realize that love of freedom alone is not enough; that freedom may well depend on our capacity to realize a multiplicity of conflicting values simultaneously, in a socio-economic and political setting that makes this possible, and that the single-minded pursuit of a single value, or a single goal, is the greatest enemy of freedom. This struggle (for freedom) requires from...the single individuals who are not only willing to stand up for their own rights, but also for those of their neighbors, a great deal of courage and tenacity, but above all the intelligence in knowing how to wage the struggle for freedom without destroying it in the process...

Soedjatmoko, "Development and Freedom", Ishizaka Memorial Lectures, 1979.

Introduction 53

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paper originally published in Visakha Puja, annual publication of The Buddhist Association of Thailand, B.E. 2522 (1979). It was later presented with more elaboration at the Expert Meeting on The Place of Human Rights in Cultural and Religious Traditions, organized by UNESCO, Bangkok, Thailand, December 3-7, 1979, and subsequently published with "Preamble" by Phra Rajavaramuni, by Thai Khadi Research Institute, Thammasat University, Bangkok, Thailand, 1982.



### Introduction

The ideal of human rights, like that of democracy and many other socio-political nomenclatures, has now become a beleaguered concept. It is subject to conflicting interpretations and practices that have brought about confrontations around the world. The phenomenon is one of those human ironies that seem to be so much taken for granted and, worse still, with resignation. It has even become acceptable for one individual, class, or nation to preach human rights while acting against human rights, out of a strong but rigid and sectarian sense of self-righteousness on all sides. Underlying such contradictions in human behaviour are worldwide conflicting ideologies of class and national interests. Their threat to human life and dignity cannot be overemphasized, and loom large in the form of economic and political rivalries and oppressions, militarism, and armaments, all of which put humanity as a whole in jeopardy. The world today is indeed at a most critical crossroad.

Soedjatmoko's words, quoted above, should serve as an ominous warning to all those earnestly, perhaps too earnestly, concerned with the issues of human rights. They are articulated at a time that is in great need of serious rethinking, already long

overdue, on the concept of human rights itself. The issues and contradictions cannot be settled by a mere compiling of lists, however comprehensive, of human rights, such as illustrated in the Universal Declaration of Human Rights, the International Covenant of Economic, Social and Cultural Rights, and that of Civil and Political Rights. While all these may be said to have been motivated by well-meaning efforts to accommodate those specific issues and problems that did empirically arise, they seem to be lacking in some kind of a holistic worldview that needs to be investigated. In the face of hard reality of today's power politics, within and among nations, it would of course take a long, longtime indeed for the major conflicts of views and interests to possibly come to terms with one another. But before that can come about, and prior to any meaningful social and institutional innovations, there must be a starting point, that is to say, a fresh look at the moral and spiritual basis of the principle and practice of human rights. Perhaps it is no mere coincidence that serious doubts have now been raised, both in the East and the West, as to the validity of the liberal conception of human rights. C. G. Weeramantry, former Supreme Court judge of Sri Lanka, is one notable example, who touching on the problem of "the inappropriateness of Western concepts", sees the issue of inequality as most relevant to the Third World's real needs, and thus stresses the need to "seek a view of equality which means more than the perpetuation of inequality -a view of equality more substantial than one which means the equal right to remain unequal".2 This, coincides with what John Strachey observed in Capitalism, which has been the historical moving force of liberalism, an "innate tendency to extreme and ever growing

Introduction 55

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C.G. Weeramantry, Equality and Freedom: Some Third World Perspectives, Colombo, Hansa Publishers Limited, 1976, p. 10.

inequality." <sup>3</sup> Fouad Ajami of Princeton University, while questioning the impartiality or "completeness" of the concept of liberalism, strongly and significantly, points to the dire need for "the politics of love and compassion" as against the conventional but now discredited politics of "realism".<sup>4</sup>

Taken together with Soedjatmoko's line of approach to the problems of development and freedom, this strikes the author with a deep sense of relief and intellectual uplift. It certainly is not just an exercise in futility to think and act in terms of "the politics of love and compassion" and "the intelligence in knowing how to wage the struggle for freedom without destroying it in the process". By the standard of today's politics of realism so-called, one can imagine how revolutionary it would be if love, compassion, and "intelligence" ever come to serve as a guide to social and political behaviour and action. This is the crux of the whole matter. The sad truth is that the human mind is not always filled with love, compassion, and intelligence. Whether one likes it or not, the mind always has priority over the matter, in the sense that all human behaviour and action are basically derived from it, as the Buddha so consisely summed his teachings:

Cease to do evil; Learn to do Good; Cleanse your own heart;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quoted in T.B. Bottomore, Elites and Society, New York, Basic Books, 1964, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fouad Ajami, "Human Rights and World Order Politics", World Order Model Project, Occasional Paper Number Four, New York, Institute of World Order Inc., 1978, pp 2-4.

### This is the teaching of the Buddha. 5

#### This is because:

All that we are is the result of what we have thought: it is founded on our thoughts and made up of our thoughts. If a man speak or act with an evil thought, suffering follows him as a wheel follows the hoof of the beast that draws the cart ... If a man speak or act with a good thought, happiness follows him like a shadow that never leaves him.<sup>6</sup>

So also with the concept and practice of human rights, which are no less susceptible to achieving good or evil according to the states of mind on the part of particular individuals, classes, and nations. As with the human heart, the concept of human rights needs to be cleansed of all parochialism, and sectarian prejudices, to be able to cease to do evil and to learn to do good – the most basic problem with which Buddhism is concerned.

Contrary to what the title of this paper might suggest, there is no need to search for a place for human rights in the Buddhist tradition. Freedom is the essence of Buddhism, as will be seen in the process of discussion. Neither is Buddhism presented here as another alternative 'ism', or supplement to the current schools of thought — Liberalism, Socialism, and even Fascism in one form or another, all engaged in a crude struggle in the name of democracy and human rights. To do so would merely add fuel to the conflicts and contradictions, already causing vast harm to the cause of human

Introduction 57

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Christmas Humphreys, ed., *The Wisdom of Buddhism*, London, Curzon Press Ltd., 1960, 2nd edition 1979, p. 42.

<sup>6</sup> Ibid., pp. 45-46.

rights. But amidst uncompromising ideologies and forces, Buddhism could serve for positive purposes as a conceptual synthesis, drawing upon all the positive values of both libertarian and egalitarian traditions, with a moral and spiritual contribution of its own. This, in Christmas Humphreys' view, "is no weak compromise, but a sweet reasonableness which avoids fanaticism and laziness with equal care, and marches onward without that haste which brings its own reaction, but without ceasing." In this sense, Buddhism is presented not in terms of simply religious doctrine, but rather as a science of living, whereby one can learn to live one's life with objective understanding and wisdom.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid., Introduction by Christmas Humphreys, p. 21.
<sup>8</sup> Christmas Humphreys, Buddhism, Penguin Books, 1951, 3<sup>rd</sup> edition reprinted 1969, p. 80.



# On Social Purpose and Progress

However, since even Buddhism, as a science of living, tends more often than not to be popularly prescribed and practiced with the sole concern for one's own salvation or Nirvana, a preliminary explanation seems to be in order here to examine the social and cultural meaning of Buddhism. This is necessary for one to get a true perspective of Buddhist thought. This writer cannot claim to be an authority on this great religion. Systematic and elaborate treatment of specific points must be referred to scholarly sources elsewhere. As a student of social and political affairs, the author ventures the task, through somewhat rudimentary readings and reflection on the subject, and out of a growing concern for today's practical problems, especially those associated with social change. Change, whether one likes it or not, is part and parcel of our life. Life itself breeds suffering and therefore problems. The critical point is whether change could be made for better or for worse, with more or less suffering. Historically, religion could play a very crucial role in this respect. Christianity notably demonstrated its positive and innovative power in the great Reformation Movement. If we

are to believe in social progress, as the criterion of human evolution, leading towards a better society and life with freedom and justice, 9 Buddhism, to this writer's mind, truly points the way.

Buddhism as a social reform movement, has its own dynamic attitude towards life and great innovative potential. On the other hand, Buddhism, as an institution, could also be vulnerable, like Christianity in the Middle Ages, to a relapse into mere dogma, incapable of living up to new challenge, that is, the crisis of change. There will then be a danger in that Buddhism, too would serve the status quo and the powers that be, instead of humankind, which is the central purpose of Buddhism. There would be a further danger in that it could even degenerate into becoming a coercive and oppressive instrument, instead of promoting the Path towards human liberation, which is the ultimate goal of Buddhism. If such is the case, Buddhism, like any other religions, would need its own transformation to be of true service to mankind. Many will no doubt frown upon this sort of concern. But this observation, to be sure, is in full accord with a good Buddhist's norm of non-neglect of mindfulness, and seems not too far off the mark in view of the actual situation nowadays. Such a gap between ideal and practice, if left unbridgeable, cannot but help bring about disintegrative effects on social and human life.

Furthermore, we are living in a world of rapid technological change and increasingly complex social and economic relations. In this new environmental context, it is essential to develop a more positive social orientation of Buddhism and translate this into

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> For a good and concise analysis of the concept of progress, see W.F. Wertheim, Evolution and Revolution: The Rising Wave of Emancipation, Penquin Books, 1974, Part One, pp. 17-120. Also for the role of Christianity in social transformation, see R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capitalism, Penquin Books, reprinted 1948.

practice. We have been taught enough about how to behave morally ourselves. There is of course no denying the fact that morally right acts and conduct are desirable and beneficial. On closer examination, however, there is a vast difference between doing morally good things from an individual and personal standpoint, and from a social perspective. The two are to an extent interacting. In the course of historical development, Theravada Buddhism, under which many including this writer are living, has become too oriented towards the individual and personal definition of man's ideal, rather than socio-cultural preference stressed in Mahayana, <sup>10</sup> then one needs to rise above the past and superficial division in order to search out the essence and the true purpose. Fortunately, the distinction here is more apparent than real. Concern for social and ethical value is fundamental throughout the Buddha's teaching, as Phra Srivisudhimolee (presently Phra Dhamma-pidok) asserts:

Buddha-dhamma (The Buddha's Teaching) looks into man's inner life in relation to external, i.e., social value, as well, and takes these twin values as interrelated, inseparable and being in such harmony as to be one and the same.<sup>11</sup>

Finally, in the field of social studies, such as human rights and perhaps many others, one can find in the Buddhist system of thought a most objective and relevant conceptual framework that tends to be over-looked. It starts from a plain and simple premise, a pragmatic approach, close to everyday problems and presents an

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> H.V. Guenther, Buddhist Philosophy in Theory and Practice, Penquin Books, 1972, pp. 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Phra Srivisudhimolee, "Buddha-Dhamma" (in Thai), in Wan Waithyakorn, Bangkok, Social Sciences and Humanities Textbooks Project, B.E. 2514, p. 187, author's own translation.

intellectual outlook that could serve as an empirical basis for rational inquiries. In the words of another Buddhist scholar:

Man has been the central problem of Buddhist philosophy. Metaphysical speculation concerning problems not related to human activities and the attainment of Enlightenment—such as whether the world is infinite or finite, whether the soul and the body are identical or different from each other, or whether a perfect person exists after his death—is discouraged.

Admitting the transitoriness of everything, the Buddha did not want to assume the existence of any metaphysical substance. This attitude was logically derived from his fundamental standpoint. The Buddha reduced things, substances and souls, to forces, movements, functions, and processes, and adopted a dynamic conception of reality. Life is nothing but a series of manifestations of generation and extinction. It is a stream of becoming and change. 12

Of course one must beware against stretching the concept too far into the field of social inquiries. Leaving aside the *lokuttara* (supramundane) dimension of human problems, which is the transcendentally ultimate goal of Buddhism as religion, and which is beyond the reach of both natural and social science researches,

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Hajime Nakamura, "The Basic Teachings of Buddhism", in Heinrich Dumoulin, ed., *The Cultural, Political, and Religious Significance in the Modern World*, New York, Collier Books, 1976, pp. 3 and 8. See also H.D. Lewis and R.L. Slater, *The Study of Religions: Meeting Points and Major Issues*, Penguin Books, 1966, pp. 70-71 on the law of *Kamma* in the process of change, and pp. 172-173 on the futility of metaphysical and religious speculation about such ultimate questions.

one can gain from its conceptual approach very instructive insights into the nature and problems of human relations. For our purpose here, it is important to look more closely and objectively into the actual forces and processes of becoming and change. Current modes of social studies have been focusing quite extensively and intensively on technological, social and other environmental factors. There is also no lack of scientific endeavours in modern psycho-analysis to gain increasing insight into man's inner world of experience. Buddhism, however, gives a sense of purpose, adding to more understanding of the concept of progress in human evolution. Evolutionary theory stresses technological advances as the key factor that increasingly frees mankind from the forces of nature. Yet, it is the same technological knowledge and skills that, in the course of development, can make or unmake the domination of man by man. From an evolutionary point of view, "Emancipation from the forces of nature and emancipation from domination by privileged individuals and groups, therefore, go hand in hand to mark human progress."13

The emancipation principle is clearly in line with Buddhist thinking, only Buddhism goes further beyond evolutionary theory, by tracing to the root, the causes of all human suffering and problems that are inherent in the nature of life. Even more fundamental than the social restrictions, life itself is subject to the physical vicissitudes of its own creation: from birth, decay, disease, and death. Buddhism sees the two aspects, individual and social, constantly interwoven in the ongoing processes of becoming and change, and sees, above all else, in man the true and ultimate answer to the problems. Genuine emancipation and freedom, in short, is

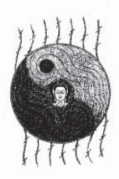
<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> W.F. Wertheim, op.cit., p. 47; see also pp. 35-48 for an examination of the criteria of progress and the emancipation principle.

that which originates within man and is in relation with his fellow beings. The Buddha himself is definitely clear in his social purpose:

Even as a mother, as long as she doth live, watches over her child, her only child, - even so should one practise an allembracing mind unto all beings.

And let a man practise a boundless good-will for all the world, above, below, across, in every way, good unhampered, without ill-feeling or enmity.<sup>14</sup>

<sup>14</sup> Christmas Humphreys, ed., 1960, op.cit. p. 90.



#### On the Nature and Value of Man

The specific emphasis on man tends to be mistaken for individualism, pure and simple. This leads to many practices and behaviours contrary to Buddhist norms of conduct, even in self-styled Buddhist communities. In Buddhist terminology, as will be seen, man is never an end in himself. Neither is man the measure of all things, but the one to be measured. This attitude is derived from a conception of man and ultimate reality that looks to the nature and problems of human emancipation and freedom in a fundamentally different light from the standpoint of natural law, the school of thought regarded as the historical and inspirational source of today's ideal and practice of human rights. <sup>15</sup> This is not

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> See for example Leah Levin, "Human Rights: Questions and Answers", working paper prepared for International Congress on the Teaching of Human Rights, Vienna, Austria, 12-16 September, 1978, UNESCO, p. 1.

meant to pass judgement as to which is superior or inferior. It is certainly un-Buddhist to entertain such a vainglorious conviction. The author is reluctant to speak of the one as Western and of the other as Eastern. In terms of human progress as described above, Buddhism and the concept of natural law, although poles apart conceptually, could be seen in a functionally positive relationship. On the one hand, the achievement and impact, both historical and intellectual, of the concept of natural law cannot be underestimated. Indeed, it has come such a long way since its inception as a 17<sup>th</sup>-18<sup>th</sup> Century idea opposing political absolutism and arbitrary rule, and replacing divine right with common man as the basis of political authority. On the other hand, the concept of natural law is concerned principally with the question of domination of man by man which simply calls for the external and institutional guarantees and checks and balances. There can be no denying the enormous significance of the natural law theory in this regard. Witness the historic accomplishments such as the American Declaration of Independence, the French Declaration of the Rights of Man and Citizen, and internationally, the Universal Declaration of Human Rights, which all drew inspirations from it. Nonetheless, all that the natural law concept implies could give only a partial answer, that is, with respect to the external dimension of human emancipation and freedom. There remains another side of the question that has been left unanswered. For this, it is strongly believed, one may turn to Buddhism for clarification.

Conceptions of man are not born in a vacuum, but, in a general scheme of social and political thought, and are drawn upon, and related to, concrete human experiences and problems. The notion of natural law is a case in point. As represented by its prominent thinkers such as Hobbes, Locke, and Rousseau, it is based on an assumption of perfect freedom and equality of men in

the state of nature. This is summed up in Article I of the 1948 Universal Declaration of Human Rights:

All human beings are born free and equal in dignity and rights. They are endowed with reason and conscience and should act towards one another in a spirit of brotherhood.

Originally, it should be noted, these postulates were not quite as universal as they sounded. Actually, they tended to be circumstantially motivated. For Hobbes, for example, with his extremely base view of human nature, men's action and behaviour were solely prompted by fear and insecurity, so much so that they would only try to destroy or subdue one another. And this gave rise to inordinate concern for law and order and a constant need for "a common power to keep them all in awe". 16 Or for Locke, Father of modern Liberalism, freedom simply meant being free to do what one liked; but then his liberal ideas seemed in the last analysis preoccupied with the security and protection of property rights, 17 with the rising of the middle class of his time.

There is no need for further elaboration of this point as it would go beyond the scope of this paper. It is briefly pointed out here in order to emphasize the detachment and universal character of the Buddhist way of thinking. The natural law notion may have something in common with Buddhism in doing a way with supra-natural beings and placing faith in man. But that is about all. Rousseau seems to have come a little closer when he observed

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Thomas Hobbes, *Leviathan*, reprinted by Oxford University Press, 1952, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> John Locke, Two Treatises of Civil Government, reprinted by J.M. Dent & Son Ltd., London, 1953, pp. 119 and 129-141.

that, "Man is born free, and everywhere he is in chains". 18 But then, according to Buddhist view, what really obstructs the attainment of freedom is not so much social and conventional "chains" or restrictions, as one's own ego and the three poisons: greed, hatred, and delusion. Thus, contrary to what is popularly assumed, man is indeed far from being born free. Not only is man born into the world of suffering and the sorrows of birth, decay, diseases, and death, he is also subject to egoism which is part of mankind's kamma (law of causation) and deeply rooted in the essential nature of man. Neither are men born so equal in the faculties of body and mind, as Hobbes would have us believe. Men may or may not be equally capable of learning and rising above their own respective selves in order to be free.

Such is the universal reality of the human condition described as the Three Characteristics of Existence or the Law of Change: anicca (impermanence), dukkha (suffering), anatta (non-self). Life is by nature suffering because it is completely hemmed in by all things that are transient. Human existence itself is not permanent, but only a composite of five aggregates and therefore,

Everything is non-self or anatta ... Everything is impermanent: body, feeling, perceptions, dispositions, and consciousness; all these are suffering. They are all "non-self". Nothing of them is substantial. They are all appearances empty of substantiality or reality. There can be no individuality without putting together components. And this is always a process of becoming: there can be no becoming without a becoming

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Jean-Jaques Rousseau, The Social Contract, translated by Gerare Hopkins, in Social Contract: Locke, Hume, Rousseau, The World Classics, Oxford University Press, 1948, p. 240.

different, there can be no becoming different without a dissolution, a passing away or decay, which sooner or later will inevitably come about.<sup>19</sup>

In the light of this universal truth about life, the concept of natural law and natural rights seems to be concerned by and large with things within the confines of or, at best, not much beyond self: that is to say, life, health, physical and material interests. These things, in terms of utility value, are obviously not unimportant. In this sense, there is in the main a quantitative connotation with little, if any, qualitative consideration attached to it. It is not difficult to see the social and political dilemma of this rather lopsided notion, as so well illustrated in the historical development of laisser-faire brand of liberalism which succeeded only too well, and still does, in bringing about increasing human exploitation and domination on a global scale. It could be argued that the phenomenon merely represents an abused form of liberalism. But the dilemma is already there and, unfortunately, there seems to be no end to it. Within Western democracies themselves, cases of discrimination against the minorities and other disadvantaged people abound. All these certainly demonstrate the dark side of what has been valued as "the comparative advantage of the liberal West". 20 So quite contrary to what has been expected, human beings seem actually far from being endowed with "reason and conscience" and do not always act towards one another in a spiritof brotherhood. This phenomenon cannot simply be dismissed as historical accident. Nor is it to be granted as historical inevitability as both

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Hajime Nakamura, op.cit., p.8; see also Phra Srivisudhimolee, op.cit., pp. 13-18 and 31-32.

<sup>20</sup> Fouad Ajami, op,cit., p. 5.

Capitalism and Marxism would happily embrace. It all depends on how and to what end human intelligence and "reason" is to be directed.

The truth is that the notion of freedom and human rights thus far comes to nothing more than serving what, by Buddhist definition, is the freedom and right to craving and scrambling for things which are transient and illusory. In consequence, self-styled rights and freedom could only be directed by an acquisitive and possessive instinct and hence misguided reason for the mere purpose of self preservation (Rousseau), or doing what, and disposing of, one's possessions as one likes (Locke), or coming to the worst, destroying or subduing one another (Hobbes).

Buddhism is neither fatalistic nor negative about life. Far from it. The Buddha's dhamma is full of moral and intellectual vitality. It does not content itself simply with the "nature" of man as it appears to be, but searches for the intrinsic value of man free from self and tanha (ignorant craving), and this is the crux of the matter. Buddhism does not entirely deny the significance of the self. Only that,

"the self cannot be identified with anything existing in the outside. We cannot grasp the self as something concrete or existing in the outer world. The self can be realized only when we act according to universal norms of human existence. When we act morally, the true self becomes manifest." <sup>21</sup>

The author will not go further into an elaborate discussion on the theory of non-self, or *anatta*, a subtle concept, difficult for the ordinary person to grasp, the author included. Suffice it to

<sup>21</sup> Hajime Nakamura, op,cit., p. 11.

stress at this point the value and meaning of knowledge as the principle of problem solving. With its never-ceasing faith in man's aptitude for goodness and compassion, Buddhism is in no sense a philosophy of despair or nihilism. Virtue is the knowledge of wherein lies the Path to the true self and value of man. That is to say, knowledge, or awakening, to the truth of non-self, or the transitoriness of everything, including life itself. Self-awakening is the first and foremost step that paves the way for a man to depart from the self or ego. Only in this way can a man live a free life, i.e., a life of knowledge and wisdom, without being subject to tanha and delusion. Only in this way can a man learn to gain pure and objective reason instead of solely an egoistic one.<sup>22</sup>

Comprehending thus, the aryan disciple turns away from the physical, from the sensations, from perceptions, from the mental tendencies and conditions, from consciousness. Being thus detached, he is free from desire-attachment, he is liberated, and he experiences the freedom of liberation.<sup>23</sup>

Only in this way can individual rights and liberties be channelled into a truly positive and creative direction leading towards human liberation, progress, justice, and peace.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Phra Srivisudhimolee, op.cit.,pp. 24-25, 49 and 195.

<sup>23</sup> Christmas Humphreys, ed., op.cit., p. 78.



### On Individuality, Freedom, and Common Interest

In dealing with the question of the self and knowledge, the Buddha, unlike Plato, does not conceive of it in terms of division into a superior part and an inferior one, whereby for a man to be his own master, the one must come under control of the other. The distinction is not just a matter of semantic, but a most significant one in regard to the question of the value and place of the individual in society. Plato uses nature and the problems of the individual as an analogy and a model in search of a just or ideal state. But his postulate on human nature raises a number of basic issues that seem relevant to the subject matter under discussion. In particular, Plato has this to say which is worth citing at length here:

... within the man himself, in the soul, there is a better part and a worse; that he is his own master when the part which is better by nature has the worse under its control. It is certainly a term of praise; whereas it is considered a disgrace, when, through bad breeding or bad company, the better part is overwhelmed by the worse, like a small force outnumbered by a multitude. A man in that condition is called a slave to himself and intemperate.

and further on,

It is also true that the great mass of multifarious appetites and pleasures and pains will be found to occur chiefly in children and women and slaves, and, among freemen so-called, in the inferior multitude; whereas the simple and moderate desires which, with the aid of reason and right belief, are guided by reflection, you will find only in a few, and those with the inborn disposition and the best educated.

Do you see that this state of things will exist in your commonwealth, where the desires of the inferior multitude will be controlled by the desires and wisdom of the superior few? Hence if any society can be called master of itself and in control of pleasures and desires it will be ours.<sup>24</sup>

The statement has quite a familiar ring, and its authoritarian flavour has been echoed in all ages of human history. Thus far we have been concerned with the flaws and shortcoming of liberalism as derived from the concept of natural law and natural rights. This has culminated in unbridled individualism which, in turn, has magnifyed and enlarged the areas and scale for the loss of human freedom with no clear end in sight. Plato's approach presents quite a different sort of problem. On the face of it, it represents an attitude of mind and long-tine prejudice which can hardly stand the test of reason, although its influence remains strong and cannot be underestimated. On more subtle ground, the superior-inferior thesis

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Plato, The Republic, translated by F.M. Conford, Oxford University Press, 1951, pp. 121-122.

can also claim to serve as the champion of freedom. Only that it is the case of losing one's freedom in exchange for a "new" one or for a "final" destination in a distant future. It is a matter of "natural" or "historical" necessity of submitting oneself to one's superior group "who knows better", in order to be one's own master. Or, in Rousseau's language, it is a matter of necessity for one "to be forced to be free". All in the name of "reason and right belief". The trouble we are facing today, and maybe far into the future, is that this very superior-inferior complex has long become the habit of mind for both the "superior few" and the "inferior multitude', and, curiously enough, among both reactionaries and revolutionaries alike. By Buddhist definition, however, this attitude is precisely a part of individual and social restrictions of which man is to rid himself.

The superior-inferior postulate raises the question of ends and means which has significant implication regarding the individual value as well as the meaning of freedom. In contrast with Plato's and Rousseau's conceptions, Buddhism puts great and unqualified faith in man's perfectibility with no distinction as to class, race, and sex. Buddhism values the virtue of temperance and moderation - the Middle Way - but definitely does not conceive of it in terms of one part of the self (soul, ego) mastering or controlling the other. It aims fundamentally at the cessation of suffering and departing entirely from the self, which is in the last analysis only transient and therefore unreal. Of more importance still, the deliverance from the self to the true self can be accomplished and achieved solely through the individual's own endeavour and kamma. It needs no external command or control, or, for that matter, Plato's Philosopher Kings or Rousseau's General Will against the individual's will. A man may simply need the intellectual guidance of the Path, which then serves no more than as a way to find his own spiritual development.<sup>25</sup> Dogma in any form is anathema to Buddhism. Even the Buddha's own teaching is not to be taken at face value, but must be probed with one's own effort in the light of reason. This is made clear in his address to the Kalamas:

Now look you, Kalamas. Do not be misled by report or tradition or hearsay. Do not be misled by proficiency in the Collections (of Scriptures), nor by mere logic and inference, nor after considering reasons, nor after reflection on some view and approval of it, nor because it fits becoming, nor because the recluse (who holds it) is your teacher. But when you know for yourselves: These things are censured by the intelligent, these things, when performed and undertaken, conduce to loss and sorrow - then do you reject them.<sup>26</sup>

In short, the principle of relying on oneself is the essence of each individual's virtue, as the Buddha emphatically asserts in his last sermon (spoken to his disciple Ananda):

I have taught the Dhamma without making any distinction between exoteric and esoteric doctrine; for in respect of the norm, Ananda, the Tathagata has no such thing as the closed fist of those teachers who hold back certain things ...

Be islands unto yourselves, Ananda: Be a refuge to yourselves; do not take to yourselves any other refuge. See Truth as an island, See Truth as a refuge. Do not seek refuge in

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> H.D. Lewis and R.L. Slater, op.cit., pp. 67-69 and 75; Ruth-Inge Heinze, *The Role of the Sangha in Modern Thailand*, Taipei, The Orient Cultural Service, 1977, pp. 42-46.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Christmas Humphreys, ed., op.cit., p. 71.

anyone but yourselves.

... Work out your own salvation, with diligence.27

In the Buddhist view, then, the individual is not merely a means. One can sense a subtle meaning of equality here. Although men may not be born "free", they are equal in dignity and rights, that is to say, dignity and rights to their own salvation or freedom. Only in this perspective, can one make full sense out of the first paragraph of the Preamble of the Universal Declaration of Human Rights, which reads:

Whereas recognition of the inherent dignity and of the equal and inalienable rights of all members of the human family is the foundation of freedom, justice and peace of the world.

Yet neither is the individual an end in himself. The emphasis on the virtue of self-reliance and the law of kamma does not make it so. As Phra Srivisudhimolee so aptly puts it, Buddhism may be said to comprise two main aspects: one concerning the truth about the nature of life process and problems arising from it, and the other dealing with the problems of ethics, that is, the application of the knowledge thereof to everyday affairs. Both aspects are summed up in the Buddha's teaching on the Four Noble Truths expanding the full range of inquiries into the human situation and the remedy: the nature of suffering, the origin of suffering, the cessation of suffering, and finally the way or Path leading to the

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mahaparinibbana Sutta, cited in Christmas Humphreys, ed., ibid., pp. 93-94; see also Phra Srivisudhimolee, op.cit., p. 95; Hajime Nakamura, op.cit., p. 11; Ruth-Inge Heinze, op.cit., p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Phra Srivisudhimolee, ibid., pp. 11 and 94-95.

cessation of suffering. The Path, or Noble Eightfold Path, consists of Right View, Right Thought, Right Speech, Right Action, Right Livelihood, Right Effort, Right Mindfulness, and Right Concentrations, are concerned basically with human conduct, together with the meticulous rules of threefold training: sila (training in higher morality), samadhi (training in higher mentality or concentration), panna (training in higher wisdom). All in that order are to serve as the framework within which each individual conducts one's own way of life directed towards the realization of the goal, i.e., the true self.

Here we come to the clue of the problem in the relationship between mind and action, mentioned earlier. Instead of relying on external control on behaviour which is characteristic of both libertarian and egalitarian lines of approach, Buddhism puts great emphasis on the need for the development of internal control mechanisms.<sup>29</sup> Capacity for internal self-control is indeed an essential prerequisite to any effective external and institutional innovations that may be required. In a profound sense, then, freedom is not just a "thing" (life, health, liberties, possessions, etc.), but the cognitive life process that continuously keeps broadening the individual's spiritual horizon. In this way the Buddha advised his disciples:

I, do not say that attainment of profound knowledge comes straightaway; nevertheless it comes by a gradual (doing of) what is to be done, a gradual course. In this connection, one having faith draws near, he comes close, he lends ears, he hears Dhamma and learns it by heart, examines the import of

<sup>29</sup> Ruth-Inge Heinze, op.cit., p. 41.

the things so learnt, is in an ecstasy of delight over them; strong desire rises in him, he is emboldened, he weighs it all, he strives; being self-resolute, by means of body he realizes the highest truth itself, and penetrating it by means of wisdom, sees it.<sup>30</sup>

It is the Path with which to work out one's way towards the above goal inwhich Buddhism assumes the quality of ethics.<sup>31</sup> It is this principle of human conduct which is inherent in the essential meaning of the law of *kamma*. In contrast to what tends to be popularly mistaken as a matter of simply individual affairs and salvation,

Essentially the "Path" is a means to attain a goal. When we talk of goals, aims, ends, or ideals, we are but stating in another way the principle of theleological action, which in Buddhism, is acquired in the course of living with others and is internally determined by learning. The aim towards which an individual strives is defined both individually or personally, and socially or culturally. Both ways of definition interact because the former does not develop in a vacuum or without reference to social

<sup>30</sup> Christmas Humphreys, ed., op.cit., p. 89. See also H.V. Guenther, op.cit., pp. 42 and 175-176. For an excellent elucidation of the Threefold Training as identified with the Middle Path, see Phra Srivisudhimolee, op.cit., pp. 125-205. According to Ruth-Inge Heinze, the Threefold Training is equivalent to the three basic steps or stages comprising theory, practice, and realization, op.cit., p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> H.V. Guenther, ibid., p. 42. See also Joseph M. Kitagawa and Frank Reynolds, "Theravada Buddhism in the Twentieth Century", in Heinrich Dumoulin, ed., op.cit. p. 47.

Buddhism stresses as a matter of principle the individual's responsibility for all his deeds and actions. These actions are undertaken by a transient self, which does not quite amount to absolute nothingness as is assumed in some religious quarters. In lokiya (worldly) terms,

... the anatta doctrine does not amount to a denial of personality; it is simply a denial of "soul theory".

... What is extinguished is not life itself but the craving and vain attachments which indeed must be destroyed in nirvana, the goal of Buddhist aspiration is to be attained.<sup>33</sup>

On the other hand, it also takes into full account the interrelationship among the deeds and actions of all individuals, classes and nations, all of which are bound to be mutually affected. As Christmas Humphreys admirably puts it,

All things, all men and all events are interrelated and "interdiffused". All life is one, though its perishable forms are innumerable. Whether this "life" be viewed as Suchness, or the Void or as the Essence of Mind, it is a factor common to all forms. It follows that all these forms are intimately interrelated, whether the links be seen as cause-effect, in that every cause must affect every other form, or as compassion, the twin of Wisdom in Buddhist thought, which springs from that flame of the Wisdom in each heart which knows all life as one and

<sup>32</sup> H.V. Guenther, ibid., p. 49.

<sup>33</sup> H.D. Lewis and R.L. Slater, op.cit., p. 73.

A clear social and political implication can be drawn from this. The law of *kamma* is not only confined to the matter of cause and effect of one particular individual, but also brings repercussions to bear on other fellow-being, classes, and nations; in other word, affecting humanity as a whole, Actions breed reactions. Similarly, exploitations and oppressions breed revolts and revolutions. Marxism, like Liberalism before it, was not born in a vacuum. Marxism-Leninism in turn brings in "the new class" in the name of "the dictatorship of the proletariat", trampling upon civil and political liberties in the name of equality, and so on endlessly. Hence the polarization between libertarianism and egalitarianism, and the encroachment upon human rights and freedom on both sides the world over.

The unifying and universal nature of human relationship is explicitly recognized in the Buddhist scheme of thinking between the individual's inner life process and social value in the course of working out his own way towards the realization of the true self. What's to be expected is by no means just a passive kind of attitude and behaviour, but a truly active outlook and contribution to the common good. The practice of Right Mindfulness, for example, has a clear positive and social purpose, as the Buddha expresses to the disciples:

Taking care of oneself means as well taking care of others. Taking care of others means as well taking care of oneself.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Christmas Humphreys, ed., Introduction pp. 20-21. See also Christmas Humphreys, Buddhism, op.cit., p. 91.

How is it that taking care of oneself means as well taking care of others? It is by diligent practice, by love for the dhamma, by magnanimity. That is how taking care of oneself means as well taking care of others.

How is it that taking care of others means as well taking care of oneself? It is by tolerance, by non-harming, by love, by compassion. That is how taking care of others means as well taking care of oneself.

When thinking that "We shall take care of ourselves", we also ought to exercise Right Mindfulness. When thinking that "We shall take care of others', we also ought to exercise Right Mindfulness. Taking care of oneself means as well taking care of others. Taking care of others means as well taking care of oneself. 35

Thus, the ideal goal to "know the self" is by no means a one-sided affair. It always involves two sides of the same coin: one's own life and place and those of others, bearing in mind that all are neither permanent nor absolutely impermanent. It means much more than the utilitarian "greatest happiness of the greatest number" concept which is based on the sole consideration of individuals' transient likes or dislikes, i.e., pleasures and pains. The Buddhist ideal always looks to a pattern of social relations based on a type of morality that is none other than "the outcome and corollary of knowledge grounded in freedom". The Underlying this unique morality is the mutually positive and creative attitude of mind, in inter-personal relationship, described as the Four

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Mahavagga-Sangyutta Nikaya, cited in Phra Srivisudhimolee, op.cit., p. 187, author's own translation.

<sup>36</sup> H.V. Guenther, op.cit., p. 50.

Brahmaviharas (Sublime states of Consciousness: metta (loving kindness), karuna (compassion, forbearance), mudita (sympathetic joy), and upekkha (equanimity). It is the intellect and moral ability to know and perceive through the entire truth of human existence that determines an individual's true deliverance, and his shared value in society. In his last analysis, the Buddha proclaimed:

A dhamma, whenever born into the world, must needs be for the benefit of the majority of people, for the sake of needs, interest, and happiness of the majority of people.<sup>37</sup>

<sup>37</sup> Itavattaka, cited in a Thai monk's sermon, author's own translation.



# Epilogue

Within the preceeding pages, the subject of freedom and human rights, against the background of the evolutionary concept of human progress and emancipation has been examined. The author believes that the emancipation principle is conceptually in line with Buddhism's ultimate goal. Buddhists do not conceive of human value merely in terms of survival for survival's own sake which, by itself, hardly makes human beings much different from other beings. Both give a positive and creative sense of purpose in human evolution, that is, progress and freedom. The difference between the two is rather in degree than in kind but which is nevertheless fundamentally significant. The emancipation principle is concerned with human liberation from the forces of nature and, like Buddhism, from human domination. The concept of social evolution sees the problem of human domination in terms of conflicts between individuals, groups, classes, races, states, nations, etc. This is also the general state and outlook of modern social sciences at present. Buddhism goes further and deeper into the inner world of man himself: that is, the problem of deliverance from the transient self to the true self. A suggestion has also been made that

Epilogue 83

the basic approach of Buddhism could well be introduced and integrated into the conceptual framework in our social inquiries.

This paper has further dealt with some of the main streams of thought in connection with the question of freedom, human rights, natural law and Plato's prototype of the notion of master or ruling class. It is observed that these lines of approach succeed only too well in bringing about further exploitation and domination of man by man. The school of natural law seems to be in alliance with Buddhism in its belief and faith in man as individual, but then it starts with only a partial truth about human nature. It was pointed out that Buddhism could fill the gap and, in particular, that Buddhism has a clear social purpose and moral base, not simply built on the acquisitive and destructive instincts of man, as is taken for granted in the school of natural law, but essentially on man's altruistic outlook and attitude that is the result of his own deliverance through knowledge.<sup>38</sup>

At this point, a question may arise in the readers' mind: Are people actually talking about the same thing, the same definition of freedom and human rights? The answer seems to be both yes and no. No, because different schools of thought conceive of the problem at different levels and in different lights. Some simply, as has been observed of the school of natural law, see man and his behaviour such as it appears to be and then take it as reality. Current social "scientists" also fall into this category. It is basically a static view of human nature and problems, as exemplified for instance by the structural-functional approach. It has already been harmful in countries with "liberal" tradition. When naively transferred to the Third World countries, it only serves as a

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Hajime Nakamura, op.cit. p. 26; H.D. Lewis and R.L. Slater, op.cit., pp. 171-175.

retrogressive intellectual force and outlook. But it is a easy and convenient way out for "empirical" and "behavioural" methods. Still many others belonging to the school of master class complex of both extreme Right and extreme Left, claim a brand of the dynamic conception of man and history and look to the question of human freedom in terms of the bright sunshine far into the future. But then, knowingly or unknowingly, they have manifested as an outstanding force for the total subjugation of mankind.

The answer could also be yes, if it is admitted that various views represent only various parts of the whole story. It is like blind men in the Buddha's familiar parable, being asked to touch an elephant to tell what it would be like.

And to one man he presented the head of the elephant, to another the ear, to another a tusk, the trunk, the foot, back, tail, and tuft of the tail; saying to each one that was the elephant...

Then they began to quarrel, shouting "yes, it is!" "No, it isn't!"

An elephant isn't that!" "Yes, it is like that", and so on, till they came to fistcuffs about the matter.

Just so are those sectarians who are wanderers, blind, unseeing, knowing not the truth, but each maintaining it is thus and thus. <sup>39</sup>

Just so are those sectarian views on freedom and human rights of today. Indeed the ideal of human rights has too long been suffering from parochialism and sectarianism, not to say from

Epilogue 85

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Christmas Humphreys, ed., op.cit., p. 83.

those diehard opponents who set themselves against human progress and dignity. Buddhism offers a conceptual framework and approach to see the entire truth, and to show the *Path* accordingly. Far from being fatalistic about life, it looks beyond what appears to be man's nature and inclinations, toward a creative and constructive potential within humankind, from the first to last stages of a human solution, which constitutes the scope and meaning of human liberation and human rights.

With this perspective in mind, this paper represents a modest attempt, under the limitation both of space and scholarship, to inquire into the true meaning and purpose of Buddhism from the standpoint of universal humanity, as distinguished from institutional Buddhism as a state religion. The presentation is no mere eulogy for this great religion (Why should it need one, by the way?), conceived of here as a path, rather than as doctrinal postulate which tends toward blind and unquestioning faith and superstitions, as well as nationalistic chauvinism, at the expense of truth, knowledge, wisdom, and enlightenment. Human liberation and peace and hence progress is at the heart of Buddhism. In the last analysis, however, it is deliberately left to each individuals own choice: either one will elect, with fortitude and perseverance, to take the path of reason and dignity; or one will deviate to that of ignorance and blind interests. The freedom of choice here may be regarded as both strength and weakness of Buddhism. But therein lies both the strength and weakness inherent in human nature itself which has been so aggravated by misguided modernization and development from the historical past. In spite of this, Buddhism takes an optimistic view of a human beings aptitude for goodness, and hence for compassion, which would incline him to the right path. This sense of optimism seems to be shared by a growing number of those who struggle for freedom. But, to make the struggle truly meaningful and constructive, that is, "with the intelligence in knowing how to wage the struggle for freedom without destroying it in the process", the choice will have to be made. This calls, first and foremost, for the sovereignty of mankind; instead of material things which by and large have come to enslave the human mind and action in the present industrial and technological age.

Humanity! What a majestic word, so ambiguous and so much abused! It all depends on how we define it. Is it just to be seen in terms of a quantitative entity, referred to as the aggregate of various races or peoples? This kind of mental outlook will forever justify the continuing division and discrimination between "the superior few" and "the inferior multitude" in the Platonic sense and, therefore, the continuing domination of man by man. Unfortunately, in the industrial and technological age, this means conflicts, unrest, and violence, endangering human and social existence. There is thus a great need for a more objective conception of humanity, to quote Professor Masao Abe of Nara University of Education, Kyoto:

What is of paramount importance today, is to internalize and grasp "mankind" as a qualitative concept. We must grasp it as a single, living, self-aware entity. For without doing so, we can never overcome the conflicts between nations which we are facing, and we cannot bring true peace to the world. Without doing so, we cannot build a profound and rich human society which is permeated by individual freedom and special characteristics of races and

87

cultures, and wherein all men live in harmony with each other.<sup>40</sup>

This is typical of the Buddhist way of appealing to reason. The task of internalizing and grasping "mankind" as a qualitative concept is of course no easy matter. Abe's philosophical appeal may have the same weaknesses as Schumacher's concept of Buddhist economics which "suffers from the fact that it is based more upon his interpretation of Buddhist ideals, than upon a knowledge of the actual experiences of followers of Buddhism who have to adapt these ideals to practical actions."41 This may be so. But, historically it was, and still is, the same dilemma with any ideal that has attempted to resolve the problem of social transformation required for restoring and promoting respect for human dignity and human rights. The fact is that its intellectual and spiritual forces are emerging and growing. In the face of the widening gaps and disparities, conflicts and violence, such spiritual pleas could well serve notice to the privileged and the haves how to initiate moves along the line of reason and progress. They, in particular, are in the best position to make farsighted calls for a "truce on inequality"42 and allow change to come peacefully. This, again, is a matter of human choice. But, in addition to thinking and actions on economic and political fronts, real long-term solution towards internalizing and grasping mankind as a qualitative concept, and the intelligence in knowing how to wage the struggle for freedom without

42 C.G. Weeramantry, op.cit., pp. 10-11.

<sup>40</sup> Masao Abe, "Sovereignty Rests with Mankind", unpublished paper,

pp. 2-3. <sup>41</sup> Charles F. Keyes, "Buddhist Economics in Practice", in Visakha Puja, Bangkok, The Buddhist Association of Thailand, B.E. 2522 (1979), p. 19.

destroying it in the process, certainly points to the primacy of education. This is clearly expressed in the Kyoto Declaration, recently adopted by the First Conference of Scientists and Religious Leaders on the Shaping of the Future of Mankind, which reads in part:

4. Basic changes in the present educational system are necessary to make the children more responsible for future. To this end we urge that education should be based upon true values that emphasize the dignity and equality of human beings, reverence for life and nature, and the interdependence of all things. Religious values should be included in the teaching where possible.<sup>43</sup>

Buddhism can certainly make a great contribution to such creative and objective educational and cultural purposes. In this connection, however, one final point should be made clear. Buddhism, as a science of living, always aims at expounding the universal truth about human life and existence and problems with a view toward liberation and progress. But true to its spirit of freedom and tolerance, Buddhism never lends itself to a claim to being a super, or all-embracing religion, and this presentation is not meant to do so either. To be true to the spirit of Buddhism, one must guard against turning oneself into another kind of "sectarian,

Epilogue 89

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> International Conference of Scientists and Religious Leaders: Proceedings, Tokyo, Kyo Bun Kwan, 1979, p. 1. Also similar emphasis on education in the Gotemba Declaration, adopted by The First Pacific Regional Conference of Amnesty International, Tozanso, Japan, 2-5 June, 1976; and in the Declaration adopted by the Seminar for Human Rights Working Groups, Asia Forum for Human Rights, Hong Kong, 23-30 April, 1978.

wanderer, blind, unseeing, knowing not the truth". In shot, Buddhism basically points to the middle way between unity and diversity which constitutes true humanity, and which must be recognized. As Joseph M. Kitagawa reminds us thus:

...Basically, all religions address themselves to human existence, and as such they share a concern with universal humanity. And yet, religions must address themselves not to human existence in abstract but to man-in-a-particular-society-and-culture, with the firm conviction that one humanity has within it infinite possibilities which can be actualized in various historic forms of societies and cultures, all of which must be taken seriously. Moreover, all religions, however universalistic their orientations may be, have their own social bases, i.e., religious communities, each with its own particularities.<sup>44</sup>

It is to this very spirit of freedom and tolerance that this presentation is specifically addressed.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Joseph M. Kitagawa, "Religion as a Principle of Integration and Cooperation for a Global Community", in International Conference of Scientists and Religious Leaders, ibid., pp. 84-85. Tokyo, Kyo Bun Kwan, 1979.



# คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ (กสม.) เป็นองค์กรที่จัดตั้งขึ้นตามรัฐธรรมนูญ แห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 มาตรา 199 และมาตรา 200 และพระราชบัญญัติ คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ พุทธศักราช 2542 กสม. ประกอบด้วย ประธานกรรมการ และกรรมการ 10 คน ซึ่งวุฒิสภาเป็นผู้คัดเลือกตามรายชื่อที่คณะกรรมการสรรหาได้คัดเลือกนำเสนอ มีวาระการคำรงตำแหน่ง 6 ปี และคำรงตำแหน่งเพียงวาระเดียว และมีอำนาจหน้าที่ ดังนี้

- การส่งเสริมการเคารพและปฏิบัติตามหลักสิทธิมนุษยชนทั้งในระดับประเทศและระหว่าง
   ประเทศ
- ตรวจสอบและรายงานการกระทำหรือการละเลยการกระทำอันเป็นการละเมิดสิทธิมนุษยชน
   หรืออันไม่เป็นไปตามพันธกรณีระหว่างประเทศเกี่ยวกับสิทธิมนุษยชนและเสนอมาตราการ
   การแก้ไขที่เหมาะสมต่อบุคคลหรือหน่วยงานที่กระทำ หรือ ละเลยการกระทำดังกล่าว
   เพื่อดำเนินการในกรณีที่ปรากฏว่าไม่มีการดำเนินการตามที่เสนอให้รายงานต่อรัฐสภาเพื่อ
   ดำเนินการต่อไป
- เสนอแนะนโยบายและข้อเสนอในการปรับปรุงกฎหมาย กฎ หรือข้อบังคับต่อ รัฐสภาและ
   คณะรัฐมนตรีเพื่อส่งเสริมและคุ้มครองสิทธิมนุษยชน
- ส่งเสริมการศึกษา วิจัย และเผยแพร่ความรู้ด้านสิทธิมนุษยชน
- ส่งเสริมความร่วมมือและประสานงานระหว่างหน่วยราชการ องค์การเอกชน และองค์การ
   อื่นในด้านสิทธิมนุษยชน

- จัดทำรายงานประจำปีเพื่อประเมินสถาณการณ์ด้านสิทธิมนุษยชนภายในประเทศเสนอ
   ต่อรัฐสภา คณะรัฐมนตรี และเปิดเผยต่อสาธารณชน
- ประเมินผลและจัดทำรายงานการปฏิบัติงานประจำปีเสนอต่อรัฐสภา
- เสนอความเห็นต่อคณะรัฐมนตรีและรัฐสภาในกรณีที่ประเทศไทยจะเข้าเป็นภาคีสนธิสัญญา
   เกี่ยวกับการส่งเสริมและคุ้มครองสิทธิมนุษยชน

#### คำอธิบายความหมายของเครื่องหมาย



รูปดอกบัว คือ ความมีคุณธรรม ความเอื้ออาทรระหว่างเพื่อนมนุษย์
อันเป็นจริยวัตรอันดีงามของคนไทย

รูปคนล้อมเป็นวงกลม คือ การสร้างพลังความร่วมมือกับทุกภาคส่วนสังคม เพื่อ เสริมสร้างวัฒนธรรมสิทธิมนุษยชนให้เป็นส่วนสังคม เพื่อเสริมสร้างวัฒนธรรมสิทธิมนุษยชนให้เป็นส่วน สำคัญในกระบวนการพัฒนาประเทศ

รูปมือ คือ การร่วมมือกับทุกภาคส่วนของสังคมทั้งในระดับประเทศและระหว่างประเทศ ในการโอบอุ้มคุ้มครองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิและเสรีภาพ ด้วยหลักแห่งความเสมอภาค และภราดรภาพ

 สีน้ำเงิน คือ สีของความเชื่อมั่นของประชาชนและทุกภาคส่วนของสังคม
 คือ ความมุ่งมั่น อดทนในการทำงานเพื่อประชาชน
 คือ ความสามัคคี และการประสานพลังอย่างหนักแน่นจากทุกภาคส่วนของ สังคม เพื่อเสริมสร้างวัฒนธรรมสิทธิมนุษยชนในสังคมไทย



"บทความเรื่องนี้ พูดถึงปัญหาเรื่องสิทธิมนุษยชนโดยถือปัญหา เกี่ยวกับอิสรภาพเป็นหลัก ศาสตราจารย์เสน่ห์ จามริก ผู้เขียนบทความ นี้ได้พูดชี้แจงให้เห็นว่า อิสรภาพหรือเสรีภาพมีฐานะสำคัญมากเพียงใด และมรรคาสู่อิสรภาพที่พระพุทธเจ้าได้ทรงชี้แสดงไว้จะสามารถนำไปสู่การ แก้ปัญหาสิทธิมนุษยชนอย่างถูกต้องไปด้วยในตัวอย่างไร ซึ่งทั้งนี้จะหลีก พันทางตันแห่งความต้องการแต่เพียงผลประโยชน์ทางวัตถุ และข้ามพัน ความคับแคบแห่งอัตตาที่ทะยานอยาก "

🔘 พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)

"In the present study, the issue of human rights is dealt with in the context of, and as subordinate to, freedom. Professor Saneh Chamarik, its author, has delineated how important the place of freedom is in Buddhism and how the path to freedom pointed out by the Buddha can lead to the right manifestation of human rights Avoiding the dead end of mere material interests and transcending the confines of the craving self."

Phra Rajavaramuni (Payutto)